
1

du          YOGA INTÉGRAL

numéro 10 • janvier 2026

La GazetteLa Gazette
Vers un âge de Vérité



2

sommaire

© - Droits réservés pour tous les textes et toutes les illustrations. 01/2026

Retrouvez 
l’intégrale de 

La Gazette du 
Yoga Intégral 

en téléchargement
 libre sur 

www.meredivine.fr

Cultiver la paix : un art intérieur pour un monde qui va vite			   4	
	 Christelle

Fondement											          10
	 Emmanuel

Au sujet de la paix					      				    12
	 Serge

Silence sur silence									         14	
	 Serge

Les fleurs dans le Yoga Intégral 							       16
	 Anyvone

Le 24 novembre 1926 - Mahasiddhi Day 						      18	
	 Diksha

Satori												           20
	 Diksha

Enquête publique sur le Yoga Intégral		   				    21
	 Général Overview

Mère, Mère, Mére		  								        25
	 Maryline

Descente							        				    26
	 Claire Tourigny



3

éditorial

— par mazen —

3

note de la rédaction

Chers lectrices et lecteurs, chose peu commune, à La Gazette du Yoga Intégral, nous n’avons pas de rédacteur en chef ! Nous avons 
une Rédactrice en cheffe invisible pour les yeux, dont les indications dépendent de notre réceptivité, Mère. 
Alors permettez-nous de faire appel à la plus grande indulgence dont vous êtes capables. Lisez ces pages comme une mère pleine 
d’amour regarde un enfant faire ses premiers pas.
Nous sommes des outils encore bien imparfaits, avec une intelligence toute naturelle, bien que ça ne soit plus la mode. Et à ce titre 
nous pouvons faire de nombreuses erreurs, écrire des choses fausses, abracadabrantes voire hallucinantes, peut-être même scan-
daleuses, supra-perchées et j’en passe ! Mais d’aventure, il se peut que nous touchions juste, que des choses profondes et Vraies se 
glissent sous nos doigts, un peu de Lumière, des notes d’Amour, une touche de Joie. Pour cela, nous vous prions de bien vouloir 
accepter par avance nos excuses les plus plates si par malheur de tels accidents inacceptables arrivaient.
Mieux encore, nous avons l’outrecuidance de ne pas être d’accord entre nous, mais nous avons choisi de nous crêper le chignon 
yogiquement et par amour comme il se doit et en privé pour laisser les textes cohabiter dans La Gazette.

les écrits qui suivent n’engagent donc que leurs auteurs pour le meilleur et pour le rire. 

Sur notre petit caillou dans l’espace, c’est parti pour 
une autre révolution autour de notre Soleil. L’équipe 
de La Gazette du Yoga Intégral vous présente ses 
meilleurs vœux pour cette année 2026. 

Nous sommes entrés dans un nouveau monde à ce 
que disent les journalistes et experts en tous genres sur 
nos écrans. Et c’est vrai qu’il ressemble tout de même 
beaucoup à l’ancien, ce fichu monde, il semble même 
que nous soyons revenus en arrière à l’ère des préda-
teurs, des empires et des barbares. 

Mais n’oublions pas que « la fin d’un stade de l’évolu-
tion est généralement marquée par une puissante 
recrudescence de tout ce qui doit sortir de l’évolu-
tion » avait dit Sri Aurobindo. Et pour traverser cette 
sacrée recrudescence que nous vivons, réarmons-
nous... de paix ! 

Dans un monde qui va toujours plus vite, il est un art 
indispensable, celui de cultiver la paix. Christelle 
nous fera plonger dans cet élément de base du yoga, 
ce fondement de la Sadhana comme nous le rappel-
lera Emmanuel. Serge se joindra à eux grâce à la paix 
selon Niranjan et un poème, silence sur silence.

Il faut pouvoir durer pour se transformer, être bien 
accroché à Mère, comme un lierre à son arbre bien 
aimé. Quand le rude hiver pose un défi à la vie, un 
mantra : persévérer. Suivons donc Anyvone au milieu 
des parfums des Fleurs dans le Yoga Intégral.

Cette année sera le centenaire du MahaSiddhi day 
dont Diksha nous rappellera la signification grâce aux 
souvenirs de Rajani Palit avant de nous partager un 
court poème, Satori. Suivi de près par l’épisode 4 de 
l’Enquête Publique sur le Yoga Intégral par l’énig-
matique et caustique Général Overview.

Adressons un appel avec Maryline : Mère, Mère, 
Mère et la réponse ne manquera de venir nous dira 
Claire, une Descente !

Paix, persévérance et créativité à toutes et tous pour 
cette nouvelle année.

Les amis, La Gazette s’agrandit et a de plus en plus de lecteurs et nous en sommes aussi 
surpris qu’heureux ! Et nous réitérons à l’occasion notre appel à contributions et propositions. 
Que vous pouvez faire en écrivant à la même adresse qui vous permet de vous abonner 
gratuitement : gazetteyi@gmail.com.



4

La paix comme réconciliation 
des forces opposées

Commençons notre exploration avec nos 
mythes fondateurs. Les anciens n’avaient pas 
nos mots modernes pour parler de psychologie, 
de tensions internes ou d’équilibre émotion-
nel. Alors ils ont tout raconté en images : dieux, 
monstres, drames cosmiques… mais en réalité, 
ils parlaient toujours de nous ! La paix, dans les 
mythes, n’arrive jamais en supprimant la vio-
lence : elle surgit lorsqu’on arrive à réconcilier ce 
qui était séparé, ou à dompter une force sans la 
détruire.

Les Grecs avaient flairé un truc essentiel : l’hu-
main n’est jamais « un seul bloc » (il a d’ailleurs 
deux cerveaux, un droit et un gauche). On est 
à la fois raison et intuitions, maîtrise et débor-
dement, clarté et mystère. Ils en ont fait deux 
dieux symboliques : Apollon, l’archétype du 
calme lumineux, de l’ordre, de la mesure, de la 
pensée claire et Dionysos, l’archétype de l’éner-
gie brute, de la vie sauvage, des émotions, de 
l’extase. Dans les mythes, la Grèce est réguliè-
rement secouée parce que l’un des deux prend 

— par christelle —

Cultiver la paix : 
UN ART INTÉRIEUR POUR UN MONDE QUI VA VITE

À notre époque où guerres et génocides 
inondent en direct nos écrans, créant toujours 

plus d’anxiété chez des êtres humains déjà 
polytraumatisés, cultiver la paix en soi est une 

nécessité absolue. La paix est au cœur de nos 
mythologies, de nos religions, de nos philoso-
phies et pourtant elle semble plus que jamais 

inatteignable. Faisons ensemble un tour d’hori-
zon afin d’éclairer ce paradoxe. Si vous m’ac-

compagnez jusqu’au bout, vous verrez que rien 
n’est perdu.

trop de place. Quand Apollon domine trop, il en 
résulte rigidité, distance, perte du contact vital. 
Quand Dionysos domine trop, il en résulte perte 
de contrôle, chaos.

La paix, ici, n’est pas un «  juste milieu  » mou. 
C’est cet équilibre vibrant où les deux sont pré-
sents et se respectent. C’est exactement ce que 
Nietzsche appelait la « grande santé » : un être 
humain capable de contenir la tension sans ex-
ploser. Autrement dit : la paix n’est pas l’absence 
de conflit, mais la maîtrise de deux forces oppo-
sées sans en mutiler aucune. 

Peaceable Kingdom, Edward Hicks 1830



5

Athéna, déesse de la sagesse, est aussi une 
guerrière. Et ça dit quelque chose d’important : 
la paix n’est pas incompatible avec la puissance. 
Elle utilise la stratégie, pas la brutalité. Elle paci-
fie en comprenant, en anticipant, en voyant loin. 
Dans l’Illiade, elle guide les héros pour éviter 
les excès de violence. Elle est aussi la patronne 
des artisans… parce que créer, c’est faire la paix 
entre l’humain et la matière. La paix passe donc 
par l’intelligence du cœur et l’art de contenir la 
force sans la nier.

En Égypte, la notion de paix est presque cos-
mique. Maât représente la vérité, la justice, l’har-
monie, l’équilibre du monde. Et son opposé, Is-
fet, c’est le chaos, la confusion, le mensonge. Le 
pharaon, chaque jour, devait « remettre Maât » 
dans le monde. Ce n’était jamais fini : le chaos 
revenait toujours. Ici, la paix est un acte quoti-
dien, un rituel répété. C’est comme balayer le 
sol : la poussière revient, mais ça n’annule pas 
l’importance du geste. La paix n’est donc pas un 
état permanent, mais un entretien régulier de 
l’harmonie.

La vision indienne est encore plus subtile. Dans 
l’hindouisme, la création repose sur un jeu dy-
namique de trois gunas : sattva (harmonie, paix, 
clarté), rajas (mouvement, passion), tamas (iner-
tie, obscurité). La paix (sattva) n’est pas un abso-
lu figé : elle est une harmonie mouvante, un état 
qui doit tenir compte du mouvement (rajas) et 
de la matière (tamas).

La mythologie indienne regorge d’épisodes où 
la paix n’est retrouvée que lorsque chaque force 
retrouve sa juste place. Par exemple, le barattage 
de l’Océan de lait : dieux et démons collaborent 
pour obtenir l’amrita. Ils ne s’aiment pas, mais 
sans coopération, la création ne peut avancer. 
La paix, ici, est donc un choix stratégique autant 
que spirituel. La paix vient lorsque l’on cesse de 
refouler une force et que l’on lui permet de jouer 
son rôle juste, sans la laisser dominer. 

Les anciens étaient lucides  : on ne supprime 
jamais complètement le chaos, on ne coupe 
jamais tout à fait l’ombre de la lumière, on ne vit 
jamais sans tension intérieure. La paix, dans les 
mythes, c’est un art d’orchestrer la multiplicité 
intérieure, un acte d’équilibre, une réconciliation 
des contraires, un effort continu — et certaine-
ment pas un sommeil sans vague ! 

La paix comme transformation 
intérieure

Poursuivons notre exploration avec La Bible 
qui est souvent perçue comme un livre de lois, 
d’histoires ou de visions prophétiques. Mais en 
réalité, c’est aussi un grand traité sur le cœur 
humain. Et quand elle parle de paix, elle utilise 
un mot intraduisible dans toute sa richesse : 
shalom. 

 Shalom vient de la racine hébraïque שלום

 Cette racine veut dire être .(Sh–L–M) ש-ל-ם
complet, entier, être en paix parce que rien ne 
manque, accomplissement, achèvement équili-
bré. 

En hébreu, la paix n’est donc pas l’absence de 
conflit. Shalom n’est pas du calme, du silence, 
ou la simple absence de problèmes. C’est un 
ordre juste où chaque chose est à sa place. Sha-
lom, c’est la complétude, la juste relation, l’har-
monie intérieure, la cohérence entre ce que l’on 
est et ce que l’on fait. C’est très proche de ce que 
le Yoga Intégral appelle un état d’alignement, 
ou même la descente d’une paix durable dans 
la nature vitale.

L’Ancien Testament associe sans cesse la paix à 
la justice. Pas la justice punitive, mais la justice 
comme vérité et équité. Un verset résume tout :
« Le fruit de la justice sera la paix. » — Isaïe 32:17

C’est une logique simple mais révolutionnaire. 
Là où il y a vérité, il y a paix. Là où il y a droi-
ture intérieure, l’harmonie se pose. Là où il y a 
reconnaissance mutuelle, la guerre intérieure 
s’apaise. On la retrouve aussi dans les Psaumes :
« Yahvé donne la puissance à son peuple, Yahvé 
bénit son peuple dans la paix. » — Psaume 29:11

Ici, la paix n’est pas un sentiment : c’est une 
force, une puissance qui descend, qui stabi-
lise, qui « bénit » — exactement comme la paix 
supramentale dans la vision de Sri Aurobindo : 
calme, dense, porteuse. Quand les prophètes 
crient contre l’injustice sociale, ce n’est pas de 
la morale. Ils disent que l’absence de paix exté-
rieure vient d’une rupture intérieure. Pour eux, 
la paix est une conséquence de la juste relation : 
relation à soi, aux autres, au divin, au monde.
De même, Jésus-Christ n’enseigne pas la paix 
« gentille » ou naïve. Il propose une paix active, 



6

exigeante, transformatrice. Et souvent, elle va 
complètement à contre-courant.
« Heureux les artisans de paix, car ils seront appe-
lés fils de Dieu. » — Matthieu 5:9

Le terme grec eirênopoioi ne veut pas dire 
«  pacifiques », mais ceux qui font la paix, qui 
la fabriquent, qui la bâtissent. C’est un métier, 
presque un artisanat intérieur. Dans l’esprit de 
Jésus, la paix n’est pas passive, elle se construit 
pierre après pierre, elle demande courage, luci-
dité, pardon, patience. Ça rejoint pleinement le 
yoga intégral : la paix n’est stable que si elle est 
incarnée dans toutes les couches de l’être.
Jésus nous dit encore : « Je vous laisse la paix ; c’est 
ma paix que je vous donne. Je ne vous la donne 
pas comme le monde la donne. » — Jean 14:27

Ce qui signifie que la paix du monde est fragile, 
conditionnelle, dépendante des circonstances 
alors que la paix de Jésus est une vibration inté-
rieure, une présence stable, qui demeure même 
au cœur du tumulte. Si on traduit ça en langage 
Yoga Intégral, c’est la différence entre un mental 
calmé artificiellement et une paix descendue de 
la conscience supérieure, solide, large, imper-
sonnelle.
Voici une « parabole de l’intérieur » très courte 
mais tellement parlante (Jésus et ses disciples 
sont dans une barque) :

« Il menaça le vent... et il se fit un grand calme. » — 
Marc 4:39
Oui, c’est un miracle. Mais symboliquement, 
c’est bien plus. La barque, c’est l’être. La tempête, 
c’est le vital. Le vent, ce sont les pensées. La mer, 
c’est l’inconscient. Et Jésus représente le centre 
intérieur, le Soi, l’être psychique. La paix survient 
quand le “centre” se lève à l’intérieur et prend 
autorité.

Et maintenant, peut-être la phrase la plus folle 
des Évangiles !
« Aimez vos ennemis... bénissez ceux qui vous 
maudissent. » — Luc 6:27
Jésus ne demande pas de se laisser faire ou de 
dire que tout est OK. Il propose un acte intérieur 
incroyable : ne plus laisser l’autre déterminer 
notre vibration. Ne plus réagir depuis le même 
niveau que la violence. Changer de plan de 
conscience. Casser la chaîne. C’est exactement 
le type de transformation que Sri Aurobindo 
qualifie de psychique : une force douce, mais 
capable de retourner entièrement la dynamique 
de la nature.

La paix biblique n’est donc pas un sentiment, 
mais une re-création de l’être. Dans la Bible, la 
paix n’est jamais donnée sans transformation. 
Elle est liée à un mouvement de vérité, elle 
demande un choix intérieur, elle implique de 
reconfigurer sa manière d’être au monde.

Et c’est pourquoi Jésus dit :
« Heureux les cœurs purs, car ils verront Dieu. » — 
Matthieu 5:8
Un cœur pur, c’est un cœur unifié, cohérent, sans 
division intérieure. C’est cela qui rend possible la 
vraie paix.

La paix comme fondation 
de la conscience

Dans le Yoga Intégral, la paix n’est pas seulement 
un état agréable, c’est une force, une substance, 
un plan de conscience. Elle ne sert pas juste à 
« calmer » : elle permet à l’être entier de se trans-
former en profondeur, couche après couche. Là 
où d’autres voies spirituelles parlent de « calme 
mental » ou d’« équanimité », Sri Aurobindo et la 
Mère distinguent quelque chose de plus vaste, 
presque palpable : une paix descendante, qui 

L’Angélus, Jean-François Millet



7

s’installe dans toute la nature, du mental au vital, 
jusqu’au corps.
Dans les Lettres sur le Yoga, Sri Aurobindo ex-
plique que la paix n’est pas fabriquée par le 
mental : elle vient d’en haut, comme une pres-
sion douce, large, stable. Quand elle descend, les 
pensées se calment d’elles-mêmes, les émotions 
s’apaisent, le vital se stabilise, le corps se détend 
et devient réceptif, le champ de conscience 
s’élargit. La Mère disait que cette paix pouvait 
devenir « dense comme une substance » presque 
physique. Elle parlait de « paix solide », « paix im-
mobile », « paix vivante ». Dans le Yoga Intégral, la 
paix est donc une énergie qui s’installe et trans-
forme l’être en profondeur.

La première étape, dans cette voie, est toujours 
la même : cesser de se laisser entraîner par le 
mental, ses bavardages, ses réactions, ses re-
mous. Sri Aurobindo répète que la paix apparaît 
lorsque l’on voit clairement que « Je ne suis pas le 
mental ; je suis la conscience qui observe. ». Cette 
désidentification ouvre un espace intérieur où la 
paix peut entrer. Sans cet espace, elle glisse sur 
nous comme l’eau sur les plumes d’un canard.

Le mental peut se calmer assez vite, mais le vital 
— émotions, désirs, impulsions — est plus tur-
bulent. Dans le Yoga Intégral, la paix doit des-
cendre jusque-là : dans les colères, les peurs, les 
envies, les exaltations. La Mère disait : « Avoir la 
paix dans le vital, c’est une protection. Avoir la paix 
dans le mental, c’est un contrôle. »

Autrement dit, le mental pacifié permet de voir 
juste, le vital pacifié empêche d’être emporté 
mais c’est la combinaison des deux qui permet 
une vraie action juste.

Dans la vision de Sri Aurobindo, la conscience 
supérieure — intuitive, illuminée, supramen-
tale — ne peut pas se poser dans un être agité. 
Elle a besoin d’une base stable. La paix est donc 
le sol. Sans elle, la lumière supérieure se dis-
perse. Avec elle, elle s’enracine. C’est pourquoi 
ils insistent tant : « L’aspiration ouvre la porte, la 
paix stabilise l’être. » La paix devient un conte-
nant, un réceptacle.

Une autre particularité du Yoga Intégral est que 
la paix n’est pas un retrait du monde, c’est un 
élargissement. Quand la paix descend, on se 
sent plus vaste que ses émotions, on devient 

moins affecté par les réactions des autres, on 
perçoit les choses avec une précision tranquille, 
on agit depuis une stabilité intérieure. La Mère 
disait que la vraie paix donne « un feu blanc », 
une force calme, non agressive mais invincible. 
La paix n’étouffe pas l’énergie : elle la rend puis-
sante, stable, fiable.

Et puis, il y a cette dimension très propre à cette 
voie : la paix peut toucher le corps physique. 
Dans les Entretiens, la Mère explique que la 
paix peut détendre les cellules, enlever les cris-
pations, dissoudre certaines peurs corporelles, 
faciliter la guérison, stabiliser la force de vie. Le 
corps devient plus silencieux, plus disponible, 
moins réactif, comme une terre préparée pour 
recevoir la semence de la conscience supérieure. 
Dans le yoga intégral, la paix n’est pas juste men-
tale : elle se vit dans les cellules.

Dans cette vision, la paix est donc un état, une 
force, un champ de conscience et une énergie 
transformatrice. La paix est la première grande 
descente dans le Yoga Intégral, avant la lumière, 
avant la connaissance, avant l’amour même...

La quête de paix naît 
de la blessure originelle 

C’est bien joli tout ça mais quand on regarde à 
l’intérieur, on ne peut que se demander : pour-
quoi tant de haine, d’agitation, de douleur et de 
manque ? Si la paix ne règne ni en nos cœurs, 
ni en ce monde, c’est que nous souffrons indivi-
duellement et collectivement de la blessure ori-
ginelle. Celle-ci n’est pas une faute morale, mais 
une nostalgie brûlante : celle de l’amour infini 
dont nous sommes issus. Nous ne sommes pas 



8

séparés de cet amour par punition, mais parce 
que, nés dans un monde fini, nous avons oublié 
notre nature véritable. Nous sommes des êtres 
infinis venus vivre l’expérience de la limite. Cette 
contradiction crée une tension fondamentale : 
le cœur humain désire l’infini mais il se croit trop 
petit pour le recevoir.
Non, le péché n’est pas une faute, mais une er-

reur de visée. La racine חטא (H-T-A en français 
ave une H guttural) du mot péché signifie fon-
damentalement « manquer la cible » ou « rater 
le but », comme un archer qui vise mal. Le péché 
est donc une « déviation » du chemin droit, non 
pas une damnation éternelle, mais bien plutôt 
une erreur réparable. 
Nous cherchons l’amour infini... mais nous le 
cherchons dans des objets finis : la reconnais-
sance, l’attachement, la réussite, le pouvoir, les 
compensations, les rôles. C’est comme tenter de 
remplir un océan avec des verres d’eau : ça ne 
marche  jamais, ça frustre, et ça fait souffrir.
Il s’agit donc de nous réveiller à ce que nous 
sommes vraiment : un être infini qui se croit 
limité, un être aimé qui s’imagine en manque, 
une source qui se prend pour un récipient vide. 
Il s’agit non pas de juger la blessure mais de 
l’éclairer de l’intérieur en se disant : « tu cherches 
l’amour infini partout, mais il est en toi. Tourne-toi 
simplement dans la bonne direction. »
Nous sommes juste en manque de l’amour que 
nous croyons avoir perdu. Et cultiver la paix, c’est 
nous offrir cet amour-là, celui qui ne dépend 
pas des circonstances, celui qui vient du fond de 
notre être. C’est apprendre à viser enfin l’infini... 
là où il se trouve réellement.

Hawkeye, éditions Panini Comics

.



9

Le barattage de la mer de lait (amrita man-
thana) est le mythe cosmologique de l’hin-
douisme. Au début des temps, les dieux et les 
démons qui étaient alors tous mortels, étaient 
en lutte pour la maîtrise du monde. Les dieux, 
affaiblis et vaincus, demandèrent l’assistance 
de Vishnu qui leur propose d’unir leurs forces 
à celles des démons dans le but d’extraire le 
nectar d’immortalité (amrita) de la mer de 
lait. Pour ce faire, ils devaient jeter des herbes 
magiques dans la mer, renverser le mont Man-
dara de façon à poser son sommet sur Kurma, 
avatar de Vishnu sous l’aspect d’une tortue, 
et utiliser le serpent Vasuki, le roi des Naga, 
pour mettre la montagne en rotation en tirant 
alternativement. Après mille ans d’effort, le 
barattage produisit un certain nombre d’êtres 
merveilleux et d’objets extraordinaires : la 
vache Kamadhenu, qui donne tout ce qu’on 
lui demande ; l’arbre Kalpavriksha qui dure 
éternellement et sous l’ombre duquel le mi-
nistre des dieux, Indra, se plaît beaucoup ; 
un cheval blanc, Uchchaihshravas, monture 
du dieu Surya, qui va où il veut selon sa pen-
sée  ; un oiseau semblable à une oie, qui sert 
de voiture à Brahma ; une antilope, monture 
de Chandra ; un éléphant blanc, Airavata, 
monture d’Indra ; trois arcs à l’usage de Vish-

nu, Shiva et Brahma  ; une autre arme,  vajra, 
à l’usage d’Indra ; une conque, dans laquelle 
Vishnu souffle pour assembler les dieux ; une 
autre arme ronde, chakra, à l’usage de Vishnu 
; quatre filles, l’une nommée Sarasvati, femme 
de Brahma et reine des sciences ; la deuxième, 
Lakshmi, femme de Vishnu et déesse des ri-
chesses ; la troisième, Ahalya, femme du péni-
tent Gautama ; la quatrième, Mudevi, déesse 
de la pauvreté, qui ne se maria point, chacun 
la fuyant ; un bœuf blanc, Nandi, monture de 
Shiva ; un char, voiture des dieux, qui vole à 
une vitesse incomparable, suivant leur désir ; 
trois armes, shula, gada et pasa, à l’usage de 
Shiva ; un homme enfin, Dhanvantari, méde-
cin des dieux, dont le pot d’ambroisie, au goût 
exquis, fortifie ceux qui en boivent et donne 
l’immortalité. Aussitôt qu’ils le virent, les dé-
mons se précipitèrent sur lui et s’emparèrent 
de la coupe avant que les dieux ne puissent in-
tervenir. Vishnu prit alors la forme de Mohini, 
la femme la plus belle au monde, et tandis que 
les démons étaient subjugués, il s’empara de 
la coupe et la remit aux dieux. Rendus main-
tenant immortels, les dieux précipitèrent les 
démons aux enfers.

(Extrait de Essentiels.bnf.fr)

Le barattage de la mer de lait (Samudramanthana) - Vers 1780 - 
Tamil Nadu et sud-est du Karnataka actuels (à la hauteur de Kanchipuram et Mysore) - BNF



10

Fondement

Dans la sâdhanâ, l’expérience ne peut man-
quer de commencer par le plan mental ; tout 
ce qui est nécessaire, c’est que l’expérience soit 
saine et authentique. La pression de l’entende-
ment et de la volonté dans le mental et la pous-
sée émotionnelle dans le cœur vers Dieu sont 
les deux premiers agents du yoga, et la paix, la 
pureté et le calme (avec un assoupissement de 
l’agitation inférieure) sont précisément la pre-
mière base qui doit être posée. Il est beaucoup 
plus important d’acquérir cela au début que 
d’entrevoir les mondes supraphysiques, d’avoir 
des visions, d’entendre des voix ou d’obtenir 
des pouvoirs. La purification et le calme sont de 
première nécessité dans le yoga. On peut avoir 
sans eux une grande richesse d’expérience de 
ce genre (mondes, visions, voix, etc.) ; mais ces 
expériences, survenant dans une conscience 
impure et agitée, sont le plus souvent pleines de 
désordre et de mélange.
Au début, la paix et le calme ne sont pas conti-
nus ; ils viennent et repartent, et d’ordinaire il 
faut longtemps avant qu’ils ne soient établis 
dans la nature. Il est donc préférable d’éviter 
l’impatience et de poursuivre résolument ce 
que l’on fait. Si vous désirez avoir quelque chose 
en plus de la paix et du calme, que ce soit l’épa-
nouissement complet de l’être intérieur et la 
perception du pouvoir divin qui est à l’œuvre en 
vous. Aspirez à cela avec sincérité et une grande 
ardeur, mais sans impatience, et cela viendra.

— * —

—  extrait de les bases du yoga, sri aurobindo choisi par emmanuel —



11

Vous avez enfin le vrai fondement de la sâd-
hanâ. Ce calme, cette paix et cette soumission 
forment l’atmosphère appropriée pour que tout 
le reste arrive : connaissance, force, ânanda. Lais-
sez cet état s’établir complètement.
II ne persiste pas pendant que vous travaillez 
parce qu’il est encore confiné au mental propre 
qui vient seulement de recevoir le don du si-
lence. Quand la nouvelle conscience sera for-
mée entièrement et aura pris totalement pos-
session de la nature vitale et de l’être physique 
(le vital jusqu’ici n’est que touché ou dominé par 
le silence, il n’est pas possédé par lui), alors ce 
défaut disparaîtra.
La tranquille conscience de paix que vous avez 
maintenant dans le mental doit être non seu-
lement calme, mais vaste. Vous devez la sentir 
partout, vous sentir en elle et sentir tout en elle. 
Cela aidera aussi à faire du calme une base de 
l’action.
Plus votre conscience deviendra vaste, plus vous 
serez capable de recevoir d’en haut. La Shakti 
pourra descendre et apporter dans l’organisme 
la force et la lumière aussi bien que la paix. Ce 
que vous sentez en vous d’étroit et de limité est 
le mental physique ; il peut s’élargir seulement 
si la lumière et cette conscience plus vaste des-
cendent et prennent possession de la nature.
L’inertie physique dont vous souffrez ne dimi-
nuera et ne disparaîtra probablement que par la 
descente dans l’organisme de la force d’en haut.
Restez tranquille, ouvrez-vous et demandez à 
la divine Shakti de confirmer le calme et la paix, 
d’élargir la conscience et de lui apporter autant 
de lumière et de pouvoir que la conscience peut 
à présent en recevoir et en assimiler.
Ayez soin de ne pas être trop impatient, car cela 
pourrait troubler de nouveau la quiétude et 
l’équilibre qui ont déjà pu s’établir dans la nature 
vitale.
Ayez confiance dans le résultat final et donnez 
au Pouvoir le temps de faire son œuvre.

— * —

Aspirez, concentrez-vous dans l’esprit qui 
convient et, quelles que soient vos difficultés, 
vous êtes certain d’atteindre le but que vous 
vous proposez.
C’est dans la paix intérieure et dans ce « quelque 
chose de plus vrai » en vous que vous devez 
apprendre à vivre, et c’est cela que vous devez 
sentir être vous-même. Il vous faut considérer 
le reste comme n’étant pas votre vrai moi, mais 
seulement un flux de mouvements superficiels, 
qui changent et se répètent et sont sûrs de dis-
paraître à mesure que le vrai Soi émerge.
La paix est le véritable remède ; se distraire au 
moyen d’un dur travail ne donne qu’un soulage-
ment temporaire, bien qu’une certaine somme 
de travail soit nécessaire pour le bon équilibre 
des différentes parties de l’être. Sentir la paix 
au-dessus et autour de votre tête est le premier 
pas. Il vous faut entrer en rapport avec elle, et 
elle doit descendre en vous, remplir votre men-
tal, votre vie, votre corps, et vous entourer de 
telle sorte que vous viviez en elle ; car cette paix 
est le seul signe de la présence du Divin auprès 
de vous, et une fois que vous l’avez, tout le reste 
commencera de venir.
La vérité dans la parole et la pensée est très im-
portante. Plus vous pourrez sentir que le men-
songe ne fait pas partie de vous-même, mais 
vous vient du dehors, et plus il vous sera facile 
de le refuser et de le rejeter.
Persévérez, et ce qui est encore tordu sera re-
dressé et vous connaîtrez et sentirez constam-
ment la vérité de la présence du Divin ; ainsi 
votre foi sera justifiée par l’expérience directe.

— * —



12

La chose la plus 
recherchée dans le 
monde et en même 
temps la plus rejetée par 
les hommes est la paix. 
Quand elle est là, les 
hommes et les femmes 
s’ennuient. Quand 
elle est absente, ils se 
plaignent. Mais la paix 
est toujours là, comme 
l’air que nous respirons. 
Elle est toujours acces-
sible et peut devenir 
permanente dans notre 
conscience, dans notre 
être. Elle est la présence 
du Divin, de l’Esprit, un aspect tangible du Créa-
teur suprême. Elle est accessible, présente dans 
le corps, dans le domaine vital de la vie, dans le 
mental et dans l’âme. Les arbres et les plantes, les 
pierres, la mer ou la matière juste vitalisée éma-
nent une grande paix. C’est pourquoi ceux qui 
recherchent la paix se retirent souvent dans des 
endroits déserts. Les explorateurs qui ont été au 
pôle nord, ou aux sommets des montagnes, les 
marins perdus dans l’immensité de l’océan, les 
voyageurs se reposant la nuit dans les déserts, 
même les cosmonautes loin de ce monde, sans 
pour autant être des êtres spirituels, ont souvent 
senti une grande paix, une paix vivante qui les 
pénètre et leur apporte un bonheur ineffable. 
On peut trouver une paix vivante dans la forêt, 
spécialement dans des arbres géants, on peut 
sentir la paix dans leur sève même. C’est avec 
l’éveil progressif de la vie que commence le 
tourment. L’éveil de la vie est en même temps 
celui du désir, du feu qui peut être apaisé juste 

Au sujet de la paix

pour un moment. Avec 
les animaux les plus 
évolués, nous voyons 
une alternance entre 
paix et perturbation. Un 
lion qui chasse n’est pas 
paisible, un tigre qui se 
bat pour une femelle 
est la violence incarnée. 
Un lion bien repu est 
une image de paix. Les 
animaux ont la capa-
cité naturelle d’être vrai-
ment paisibles quand 
leurs besoins primor-
diaux sont satisfaits. 
Même les hommes des 
tribus primitives ont 

une entrée dans une profonde paix. Chez eux, 
le mental, le tyran suprême, le tourmenteur est 
à peine né encore. La réelle torture de l’homme 
commence avec l’éveil de l’être mental quand il 
mangea « la pomme de la connaissance ».

Avec l’éveil des idées de ce qui est bien ou mal, 
vrai ou pas vrai, de ce qu’il doit avoir, de ses 
droits, ses besoins et demandes, ses caprices, 
ces espoirs et aspirations, il est exilé du paradis. 
La paix est partie. La vraie raison ? Il est victime 
de ses propres pensées, de sa propre vision du 
monde. Il est lui-même le lieu d’une immense 
contradiction incessante et à chaque pas il est 
en contradiction avec le monde qui l’entoure. 
Sa recherche de la paix a commencé il y a bien 
des âges. Les sages nous ont révélé comment 
l’obtenir. Le Bouddha nous a montré que par 
l’abolition des désirs, on peut arriver à une paix 
absolue. Bien avant lui, il y a eu des sages qui 

— texte de niranjan guha roy, 1977 choisi par serge —



13

recommandaient la pratique du détachement. 
Nous devons essayer de percevoir les choses à 
travers le témoin qui existe réellement en nous. 
Pour beaucoup de choses, nous sommes vrai-
ment des témoins, mais pour ce qui nous touche 
personnellement, il est difficile d’être paisible, 
un témoin inébranlable. C’est le premier pas. 
On doit pratiquer la discipline de devenir un té-
moin. C’est la clé de la spiritualité indienne. Puis 
graduellement on découvrira que le témoin a 
le pouvoir d’apaiser, de calmer même les plus 
violents assauts des impulsions vitales et peut 
même apaiser les souffrances physiques. Le 
témoin peut calmer le mental assez facilement. 
C’est pourquoi les intellectuels désintéressés 
sentent une paix en eux. Mais il y a des degrés, 
des intensités, même des différentes substances 
de la paix. En résumé. L’abolition des désirs, au 
moins un contrôle lumineux des désirs, un déta-
chement progressif et la découverte du témoin 
en nous sont des moyens à notre disposition.

Mais il y a un autre moyen tout puissant, souve-
rain, infaillible qui est la prière. Si nous pouvons 
nous abandonner dans les mains du Seigneur, 
de la Mère Divine, du Créateur divin, du Mystère 
de cette invisible Personnalité dans un mouve-
ment d’humilité, de supplication, avec quelques 
mots spontanés d’un enfant «  Aide-moi, sou-
tiens-moi, protège-moi, donne-moi la paix » alors 
le miracle se fait. Le grand mystère ne refuse 
jamais ses bénédictions et amour même à l’être 
le plus faible, misérable, déshérité du monde. Il 
nous enveloppe de sa paix qui est un bonheur 
indescriptible. Prier comme un enfant, ouvrir 
son cœur, exprimer ses tourments, souffrances, 
simplement, s’approcher de lui avec la confiance 
du chien fidèle. Alors il prend soin de son enfant 

qui ne se sentira plus jamais seul. La paix sera 
avec lui. La paix lui apportera une grande com-
préhension. La paix contient la lumière en elle. 
Dans la paix on comprend infiniment mieux. 
La paix apporte un repos bénéfique. En même 
temps, la paix nous libérera de ce que la spiritua-
lité indienne appelle le recul, la peur, la honte, la 
haine, etc. Elle abolira intérieurement, psycho-
logiquement le sens de séparation des autres. 
Nous sentirons profondément à l’intérieur de 
nous une unité avec tous les êtres, toute la créa-
tion, comme si tout devient soi-même, tout est 
une paix infinie.

Si nous devenons plus vastes, si nous pouvons 
prier pour la paix, pour toute la terre, si nous 
pouvons être impersonnels, nous serons ca-
pables de sentir la paix partout, dans chaque 
chose, la seule réalité, la base de l’existence. Que 
la paix apaise les désirs aveugles et la violence 
et soulage les souffrances. Paix pour chacun et 
pour toute la terre. Dans cette paix nous pou-
vons sentir l’Être suprême, le bonheur durable 
au-dessus de tout conflit et contradiction. La 
paix immuable.



14

Se posant sur un banc
pour attendre 
le train du jour
retardé
de fatigue accumulée
ma personne
se donne tout entière 
au soin de la présence 
immuable immaculée

Un silence sans fond immobile
se découvre dans le ciel éthéré 
bien au-dessus 
du nuageux des idées

Sa densité inaperçue 
maintenant dévoilée
fait se disperser 
en descente 
tous les nuages rouages
des pensées

Rien que sa lumière pure et dense
ne tolérant 
que quelques utilités 

Et celui qui croit participer 
à faire silence
s'efface 
gommé

Tout

la pierre 
les pavés 
la pelouse
la baie vitrée

Silence

les passants
les conversations
les bruits des roulettes 
sur le béton granulé

Silence

Et le cœur sans mot
malgré cela 
proteste 

Silence

l'émotion s'est tue

— par serge —

Silence sur silence



15

la seigneurie silencieuse 
l'a absorbée

Les astuces de derviches
pour entendre le cœur
ne sont plus de mise

Le dévot 
évitant
l'impertinence
s'est tu 

Silence

La grâce l'emporte
plus rien
tout est fondu
dans la splendeur
lumineuse
parfaite et silencieuse

Silence 

Dans ce bloc silencieux immense
une seule forme interne 
de lumière
demeure
là où était l'affairisme du cœur

L'ultime sacrifice 
de l'orant
laisse le silence
couronner l'autel 
d'un Feu individuel
qui en secret 
depuis toujours
brillait 

Sa douce flamme flamboie
dans le tissu même du silence
sans que rien ne bouge 
dans son mouvement

Feu 
de 
Silence 
sur 
Silence

Se tient
Là
En secret
Tout au fond

De ma flamme vraie
Ma
Goutte d'or dorée

Mon
Essence 
Décisive

Cette ultime intimité 
De mon âme 
Mise à nue 
En son infinité
Majestueuse

Ultime
Illumination 
Silencieuse
De
Ce Silence Divin
Que mon Or éternel
A
Voulu
Et décrété 
Pour cette heure
Et à cette minute près 

Et me voici
Tout en
Silence
Densément
Et parfaitement 
Concentré
Si bien
Que mon Or vrai
Pour la première fois
Est parvenu
À
Tout
Se montrer
Sans plus s'ignorer

La folle course 
Impulsive
Des vies humaines
Agitées
À l'instant suspendu
Assis sur ce banc
Mon Or en Paix
Se déguste
Simplement
Divin
Silence
Délicieux



16

Chapitre 4 - Vivre pour le Divin

Orientation exclusive de tous les mouvements 
vers le Divin

Dans notre yoga, nous ne nous proposons rien de 
moins que de briser l’entière formation, de notre 
passé et de notre présent tels qu’ils constituent 
l’homme ordinaire mental et matériel, et de créer 
en nous-même un nouveau centre de vision et un 
nouvel univers d’activités qui constitueront une 
humanité divine ou une nature surhumaine.

... Aucun changement ne peut être plus radical 
que la révolution tentée par le Yoga Intégral...

Chaque fibre vitale doit être persuadée d’accepter 
un renoncement complet à tout ce qui représen-
tait pour elle jusqu’à présent son existence propre. 
Le mental doit cesser d’être le mental et s’irradier 
d’une lumière plus haute que la sienne. La vie 
doit se changer en quelque chose de vaste et de 
calme, d’intense, de puissant, qui ne doit même 
plus pouvoir reconnaître son vieux moi aveugle, 
étroit, avide, ni ses petites impulsions et ses petits 
désirs. Le corps lui-même doit se soumettre à une 
transmutation et cesser d’être l’animal exigeant 
ou l’épaisseur encombrante qu’il est maintenant, 
et devenir au contraire un serviteur conscient, un 
instrument radieux, une forme vivante de l’esprit.    

Sri Aurobindo

Voici 3 plantes extraites du livre 
Signification spirituelle des fleurs, La 
Mère.
Puissent-elles vous inspirer dans 
cette période hivernale.

Les fleurs dans 
le Yoga Intégral 

— par anyvone —
decouvrirladifference@mailo.com



17

— Bruyère —
(Calluna vulgaris - Rose vif

Éricacées), Callune, bruyère

Épanouissement de la nature
Abondante et solide, 

rien ne peut arrêter sa croissance.

— Trèfle — 
Trifolium. Couleurs variées

Légumineuse (sous-famille des papilionacées)

Nature aimable
Elle est aimable quand elle est aimante.

— Lierre — 
(Hedera - vert

Araliacées)

Attachement Durable 
Modeste, sans éclat, mais obstinée.

Chapitre 10 - La collaboration 
de la nature

La nature prouve sa collaboration par le 
sourire des fleurs.  

La Mère

Ô Nature, Mère matérielle, tu as dit que 
tu collaboreras, et il n’y a pas de limite à 
la splendeur de cette collaboration... 

La Mère

Les fleurs sont les représentations mo-
mentanées de choses éternelles en soi.  

  Sri Aurobindo

Chez l’arbre et chez la plante, c’est le 
besoin de croître pour obtenir plus de 
lumière, plus d’air, plus d’espace ; chez 
les fleurs, c’est le don de la beauté et de 
leur senteur dans un épanouissement 
amoureux.      

La Mère



18

Sri Aurobindo a eu une très grande 
Réalisation le 24 novembre 1926. 
Ce jour est appelé le Jour de la Victoire 
en raison de cet évènement spirituel 
très important.

« Le 24 novembre 1926 marque la descente de 
Krishna dans le physique. Krishna n’est pas la 
Lumière Supramentale. La descente de Krishna 
signifie la descente du Surmental préparant, 
bien que ne l’étant pas elle-même, la descente 
du Supramental et de l’Ananda. Krishna est 
l’Anandamaya ; il supporte l’évolution à travers 
le Surmental, la conduisant à l’Ananda. »         

                                                                                                     Sri Aurobindo               

« Au début de novembre 1926, la pression du Pou-
voir Supérieur commença à être insupportable. 
Alors, enfin, le grand jour, le jour que Mère avait 
attendu depuis tant de longues années, arriva le 
24 novembre. 

Un grand Pouvoir essayait de descendre mais il me 
semblait que j’allais me briser en morceaux — si 
intense était la pression de la force supérieure sur 
ma tête et si grande la résistance dans ma tête. 
Alors le résultat était que je ne pouvais pas recevoir 
le Pouvoir bien que j’essayais ... 

À 17 h environ, Amrita a été appelé à l’étage et il 
est redescendu avec la directive expresse de Mère 
que tous les disciples devaient se rassembler dans 
la véranda du haut pour recevoir les bénédictions 
de Sri Aurobindo. Dès que j’ai entendu, je suis allé 
dans la chambre de Barin et je lui ai dit que la Des-
cente longtemps attendue devait avoir pris place. 
Les souhaits de Mère furent communiqués à tous 
les disciples dont ceux qui restaient dans la guest 
house. Mais beaucoup d’entre eux étaient partis se 
promener au bord de la mer ou jouer au football. 
Alors des messagers ont été envoyés et lorsque 

Le 24 novembre 1926 - Mahasiddhi Day 
(Souvenirs de Rajani Palit relatés par Nolini Kanta Gupta)

— adapté de l’anglais par diksha —



19

nous fûmes tous rassemblés dans l’Ashram, nous 
montâmes à l’étage, à environ 18 h 30. Nous étions 
exactement 24. Les chaises en bois sur lesquelles 
nous avions l’habitude de nous asseoir pour la 
méditation furent toutes enlevées et remplacées 
par des nattes répandues sur le sol. Sur le mur, 
près de la porte de Sri Aurobindo, juste derrière sa 
chaise, pendait une tenture de soie noire avec une 
broderie dorée représentant trois dragons chinois. 
Les trois dragons étaient représentés de telle façon 
que la queue de l’un touchait la bouche de l’autre 
et tous les trois couvraient la tenture d’un bout à 
l’autre. Nous sûmes après-coup qu’il y a une pro-
phétie en Chine qui dit que la Vérité se manifestera 
sur la Terre quand les trois dragons (les dragons de 
la terre, de la région mentale et du ciel) se rencon-
treront. Ce 24 novembre, la Vérité est descendue et 
la mise en place de la tenture était significative... 
Beaucoup virent un flot océanique de Lumière 
descendant en cataracte de l’au-delà.  Chaque 
personne présente sentit une sorte de pression au-
dessus de sa tête. Toute l’atmosphère était surchar-
gée d’énergie électrique. Il régnait un silence abso-
lu et la véranda était pleine de Lumière Spirituelle 
; nous sommes entrés automatiquement dans 
un état de méditation en attendant l’arrivée du 
Maître. Quelques minutes après, à environ 19h, la 
porte s’ouvrit derrière le rideau et Sri Aurobindo et 
Mère apparurent — le Maître dans son allure ma-
jestueuse et Mère dans son port de Reine. Sri Auro-
bindo était habillé dans un dhoti et un chaddar de 
soie et Mère dans un sari de soie. Il prit place sur 
sa chaise matelassée habituelle et Mère sur le re-
pose-pied qui fut placé ce jour-là un peu à gauche. 
Sri Aurobindo avait l’air absolument majestueux, 
grand, omniscient, omnipotent, comme l’empe-
reur de l’univers tout entier, sa tête pareille à celle 
d’un lion, les yeux grands ouverts comme regar-
dant depuis l’au-delà lointain, détaché et cepen-
dant supportant l’univers tout entier, d’une puis-
sance absolue et cependant plein de compassion 
et de bonté envers tous, la Suprême Divinité qui 
avait conquis lui-même entièrement et avait établi 
sa béatitude et sa lumière en chaque cellule de son 
corps, de la tête aux pieds, tout son corps irradiant 
la lumière et l’amour et la félicité vers toute la créa-

tion. Mère était l’incarnation de l’Amour, la Com-
passion, la Pureté, la Beauté, la Jeunesse, la Grâce 
et le Rythme, ses yeux rayonnant de compassion 
pour la création terrestre, Mère de l’univers, Shakti 
du Maître. 

Sri Aurobindo plaça sa main gauche à quelques 
centimètres au-dessus de la tête de Mère et il bé-
nit de sa main droite les disciples assemblés alors 
qu’ils se prosternaient un par un à ses pieds et ceux 
de Mère ; certains disciples se prosternèrent plus 
d’une fois. Il n’y eut absolument aucune parole, 
aucun son. Ni Mère, ni Sri Aurobindo ne dirent un 
seul mot, l’atmosphère était chargée d’un calme 
absolu, la paix, la félicité et un silence parfait ré-
gnèrent tout le temps de la cérémonie. Sri Aurobin-
do et Mère se retirèrent à l’intérieur au bout d’une 
demi-heure environ. Datta, en sortant, fut inspi-
rée et déclara : « Le Maître a conquis la mort, la 
maladie, et le sommeil. » Nous étions subjugués 
et fûmes incapables de bouger pendant un mo-
ment. Nous nous sentions transportés aux cieux. 
Alors nous sommes redescendus un par un. En ce 
qui me concerne, j’ai parlé à Barin afin d’obtenir 
un entretien spécial avec Mère car la pression était 
très grande, plus que je ne pouvais en supporter. 
Mère m’a reçu vers 21 h et je me suis prosterné de-
vant Elle et je lui ai parlé de mes difficultés. Elle m’a 
assuré que tout irait bien et m’a donné sa bénédic-
tion. 

Alors prit place la distribution habituelle de 
« soupe » par Mère. (Mère avait mis en place cette 
distribution de soupe qu’Elle chargeait de Sa Force 
dans les premiers temps de l’Ashram). 

Ce n’était pas comme si une poignée de disciples 
recevaient les bénédictions de leur suprême Maître 
et Mère dans un petit coin de la terre. La significa-
tion de l’occasion était bien plus grande que cela. 
Il ne faisait aucun doute que la Conscience Supé-
rieure était descendue sur la terre. Ce jour-là, le Sei-
gneur est descendu dans le physique. 

Sri Aurobindo « se retira » deux jours après, c’est-à-
dire le 26 novembre 1926. » 



20

Étant sans commencement ni fin
Tout en infusant l’Éternité dans le moment,
Dirigeant le ballet des atomes
Sur l’énorme scène de l’Espace
Tout en logeant l’Infinité dans les cellules 
de la Matière
Et déployant un cosmos dans un grain de sable,
Voyageant infatigablement à travers les éons
Sur le chemin vers nulle part ailleurs
Et errant un millier de vies
Pour faire un pas en avant,
Entrant dans le Réel en pénétrant l’absurde
Et dé-couvrant l’Évident en explorant le déviant,

Satori

Naissant à la Personne par la mort de l’individu
Et devenant tout ce qui est en n’étant plus rien,
Dans le formidable pari d’une incarnation récur-
rente,
Étant toujours plus en ayant toujours moins
Et gagnant l’Un en perdant le multiple,
Dissolvant l’ego dans les eaux de la conscience 
d’Être
Et arrivant à la Vérité en faisant des erreurs,
Annulant la distance en mettant fin au Temps
Et révélant le Divin en acceptant d’être humaine, 
La Conscience à l’œuvre est le suprême koan.

— par diksha —



21

« À quoi ça sert, ton Yoga Intégral ? 
C’est pour quoi faire ? Tu vas où avec 
ce truc ? D’abord, j’aime pas le bon 
Dieu. Avec des potes, on s’en est 
débarrassé. Tout ce blabla mystique, 
ces disciplines débiles, ces yogas avec 
leurs tonnes d’encens... C’est du n’im-
porte quoi ! »

Woh ! Pas content, mon vieux pote décrit 
comme un « catho-gaucho » par un copain ex-
protestant, ex-intello, ex-mangeur de viande, 
ex-amateur de kung-fu, ex-révolutionnaire 
suisse, ex-bourgeois sympa, ex-vidéaste pro. Il 
n’était plus rien qu’un ex de tout. Ça fait drôle à 
voir et à écouter. « Y a pas de chemin. On vit dans 
la mort. »
Là, il se moquait de notre passé, où on jouait 
aux poètes maudits en faisant des cadavres 
exquis post-surréalistes. Poètes maudits ou pas, 
du style Comte de Lautréamont, ça nous sortait 

Episode 4 : Dialectique matérialiste

d’une culture sociale prolétarienne tout en res-
tant des damnés de la Terre. Et aussi des damnés 
du Ciel. 
Pas content, mon pote « catho-gaucho » devenu 
nietzschéen pour embêter son ex-copine, bran-
chée médecine homéopathique transgénéra-

— par le général overview —

Enquête 
publique sur 
le Yoga Intégral



22

tionnelle, thérapie karmique et méditation col-
lective en plein air. « Il confond le Dieu du passé et 
le Divin du futur », d’après elle. 

C’est un matérialiste dur de dur, disciple du Ha-
sard sans nécessité. Tout est matière, et c’est pas 
la ouate qu’il préfère. Même l’esprit, c’est de la 
matière qui pense ; la conscience, de la matière 
qui s’auto-réalise sans analyse. Le yoga ? Du 
sport pour mystique acrobate qui se la joue spi-
rituellement correct. 

Notre corps ? Un tas de chair et d’os avec des 
atomes, des molécules, des cellules... qui nous 
emprisonnent dans un corps humain destiné 
à crever, poussière de poussière, dans un aller-
retour à la Terre. Et dont l’évolution prendra des 
millénaires avant de finir cramée par l’implosion 
de notre Soleil. Pour ne pas l’énerver davantage, 
j’ai arrêté de lui parler de mon enquête. Et on 
s’est mis à chanter Les Anarchistes de Léo Ferré, 
puis du Brassens : « Mourir pour des idées, d’ac-
cord, mais de mort lente. » 
La mort ! Soyons banals, sortons les clichés : 
« Tout ce qui naît un jour, meurt un jour. » Y’a aussi 
cette croyance étrange : on vient sur Terre une 
fois, une sorte de CDD — Contrat à Durée Déter-
minée. On signe un parchemin malin, ou une 
sorte de grimoire sacré, et zouh ! Le destin d’une 
seule vie se joue pour l’éternité.  

C’est ça, le pathos du cosmos ? Que l’on fasse 
l’œuvre en noir, en blanc ou en or, on finit par 
être un cadavre. Certains nous accusent de le 
transporter toute notre vie, comme des zom-

bies. C’est pas très sympa. Mais ça m’oblige à 
orienter mon enquête sur cette finitude. Le ca-
davre : ce produit existentiel biodégradable de 
la mort ! 

Le Yoga Intégral, si ce n’est pas une religion qui 
répond aux mystères de la mort terrestre et de la 
vie céleste, alors quelle est sa raison d’être ? Faut 
que je trouve un argumentaire pour parer le nihi-
lisme d’atmosphère qui me prend la tête. Mince. 
J’ai été catho dans ma jeunesse. Ça a dû attirer 
les vibrations athéistes qui veulent réenchanter 
le monde par les sciences... sans conscience ? 

En piochant dans mes notes, je trouve : 
« Nous ne le connaissons peut-être pas comme 
Dieu, mais comme la Nature, notre Soi Supérieur, 
l’Infini, un but ineffable. C’est ainsi que Bouddha 
s’est approché de Lui ; ainsi s’approche de lui l’Ad-
waitin rigide. Il est accessible même à l’athée. Pour 
le matérialiste, Il se déguise dans la matière. Pour 
le nihiliste, Il attend, embusqué au sein de l’Anni-
hilation. »1

Par tous les saints populaires réunis en conclave 
privé, me voilà secoué comme un prunier en 
juillet. « Il est accessible même à l’athée. » L’athée 
ne pourra pas dire qu’il est mal aimé, rejeté du 
monde, victime de l’élitisme spirituel exclusif. Il a 
accès, s’il le veut. Premier point. 

Deuxièmement, « pour le matérialiste, il se déguise 
dans la matière ». Non seulement le matérialiste 
croit pouvoir tranquillement bosser et se repo-
ser sur la matière et se contenter d’une vision 



23

du monde faite d’équations philosophiques et 
d’expériences biochimiques complexes, mais 
son sérieux en blouse blanche sera confronté 
au jeu rigolo du déguisement divin, ludique et 
multicolore. 
Troisièmement : le pauvre nihiliste, il est foutu. 
« Il attend, embusqué au sein de l’Annihilation. » 
L’amoureux du rien, du trois fois rien, du moins 
que rien, de la totale désintégration... il se re-
trouvera face à face, par surprise, comme dans 
un cache-cache cosmique, devant une embus-
cade suprême planquée là depuis un bout de 
temps. 

Impossible d’échapper au Divin : in principio, 
in medio, in fine. Voilà la conclusion radicale, à 
clouer le bec à ceux qui ont un bec. Ça veut dire 
que le Divin est partout. Au ciel ? On le savait. 
Où exactement ? Sa localisation est floue, mais 
on l’a mis là. Donc il doit être là. Mais comment 
réaliser qu’il est dans la matière-matière ? Dans 
l’atome, dans un électron libre, un neutrino qui 
traverse tout ce qui se présente à lui ? Il est là 
aussi : dans les photons, les gluons, les bosons 
W et Z, les mésons, et même dans le boson de 
Higgs : la particule responsable de la masse des 
autres particules. On l’a appelée « la particule de 

Dieu ». Qui a dit ça ? Pourquoi pas « l’onde du 
Hasard » ? 

Enquêter sur le Yoga Intégral, c’est avoir une 
énigme à résoudre à chaque conclusion. On croit 
avoir attrapé un savoir... C’est juste un clin d’œil 
de lumière. On repère, comme un scout toujours 
prêt, des empreintes laissées sur le chemin, mais 
on ne voit jamais la créature qui les a faites. Mais 
il y a du suspense ! C’est ça, le matérialisme divin 
: un jeu de l’Esprit avec une Énergie d’enfer. 

M’enfin, faisons comme Gaston : une gaffe. Ou 
une bêtise métaphysique par l’absurde. Le Yoga 
Intégral serait-il fait pour un être de transition in-
satisfait, qui en a marre de tout ce qui n’en a pas 
marre, qui étouffe par décantation, qui pousse 
un cri de désillusion et d’indignation ? 
Y en a qui doivent chercher « ce nouveau pas de 
l’évolution, ou ce nouvel état — un état sans mort 
— qui est pourtant autre chose que l’immortalité 
physique, parce que l’immortalité est simplement 
l’envers de notre mortalité, ou plutôt sa continua-
tion glorifiée, moins une tombe. »2 

Y en a qui ont lu cette question : « Y aura-t-il 
un passage progressif entre ce que nous sommes 
maintenant et ce que notre esprit intérieur aspire à 
devenir ? Ou est-ce qu’il y aura une rupture — c’est-
à-dire : serons-nous obligés de laisser tomber cette 
forme humaine actuelle pour attendre l’apparition 
d’une forme nouvelle, apparition dont nous ne 
prévoyons pas le procédé, et qui n’aura aucun rap-
port avec ce que nous sommes maintenant ? »***
 
Y en a d’autres qui se posent aussi cette deu-
xième question : « Est-ce que l’espèce humaine 
sera comme certaines espèces qui ont disparu de 
la Terre ? »2 



24

Y-en a ! Y-en a ! Mais où sont-ils ? Ils n’aiment pas 
faire de bruit médiatique, ni fanfaronner comme 
un fanfaron, cabotiner comme un cabotin, bara-
tiner comme un baratineur. Ils n’aiment pas ça 
du tout, du tout. Comment vais-je trouver ces 
incognitos dans ce labyrinthe de rézos en réso-
nance psychique ? Dois-je les contacter ? Non. 
C’est le boulot de la conspiration divine. 
C’est le Divin qui s’entend avec Lui-même pour 
secrètement renverser notre pouvoir d’humain. 
Il veut faire de nous des Dieux, alors que, per-
sonnellement, j’ai rien demandé. Du moins, j’en 
ai pas le souvenir. Mais je vais peut-être le faire, 
poliment, sans plainte, tout en gardant un ton 
décidé, sans exigence personnelle ni revendi-
cation collective. Ce sera dans un français à la 
prose châtiée, exploitant la clarté grammaticale 
de notre langue vénérée. 
Soudain, un flash mystique déferla dans l’hip-
pocampe, le lobe temporal et le cortex de mon 
cerveau — sièges préférés de notre mémoire : le 
rôle du silence dans la transmission initiatique. 
Tonnerre de Brest ! Eurêka ! Avec le Divin, c’est : 
sois calme et tais-toi. Dis rien, je comprends tout. 
Fais de la dynamique méditation, si tu veux. De 
l’éveil du corps, si tu peux... Sois pieux et deviens 
un Dieu. 

Bon. C’est grosso-modo rapidos une version sim-
pliste. Le Divin a certainement d’autres travaux 
en plus. On n’a pas le monopole de ces préoccu-
pations. Il doit gérer le non-manifesté — ça ne 
doit pas être évident à manager, le non-manifes-
té — et toute une gamme d’univers parallèles : 
équilatéraux, parallélépipédiques, circulaires, el-
liptiques, spiraloïdes, fractals, bizarroïdes...  et de 
mondes existant dans des dimensions capables 
de compter au-delà de 4. 

Un matérialiste classique, ou néo-punk, ne va 
pas plus loin que les lois physiques de la ma-
tière morte ou vivante. Le physique a des lois, et 
les lois, c’est la loi. La loi, c’est l’ordre. Et l’ordre, 
c’est le chaos organisé. Et qui peut organiser un 
chaos entropique ? Qui ? Le Yoga Intégral ! Mais 
vraiment intégral. D’une intégralité telle qu’elle 
fait descendre ce qui était tout en haut, remon-
ter ce qui était tout en bas, et les unir en un carré 
central parfait où vient s’épanouir, au centre, un 
lotus dans une eau limpide. 

« Je cherche un matérialisme qui reconnaîtra la 
matière et s’en servira sans en être l’esclave. » Se 
servir de la matière, pour certains, c’est fastoche, 
c’est pas moche, et y’a rien qui cloche. En fait, ils 
sont nombreux. Ça creuse la terre à la recherche 
de toutes sortes de minéraux et d’énergies fos-
siles, et ça en fait des ressources sur les marchés 
financiers. C’est le b,a -ba de la cyber-modernité. 
C’est du matérialisme algorithmique qui joue la 
5e symphonie en do mineur, avec son Hymne 
à la joie de Beethoven le dimanche — et en 
semaine, la Symphonie des morts, n°14 en sol 
mineur, de Dmitri Chostakovitch. 
C’est quoi, cette Symphonie des morts que je 
viens de découvrir en cherchant à savoir si on 
pouvait rire de tout, mais pas avec n’importe 
qui « Cette œuvre explore les thèmes de la mort et 
de la souffrance » On nage dans le malheur per-
manent, esclaves d’une matière triste et envoû-
tante ? 
D’où la nécessité du Yoga Intégral, pour s’en 
sortir ? S’évader de l’infernal ? Pour le destin 
de l’humanité ? Réaliser le Divin pour le Divin ?  
J’aime les points d’exclamation. Et les points de 
suspension... On reste dans l’inachevé. On a de 
nouveaux horizons à parcourir... 

« Il y a dans le corps des trésors inestimables et in-
connus. »2 La chasse aux trésors. On joue. Sans le 
Jeu, et la joie du Jeu, on n’y parviendra pas. Plein 
de trésors inconnus... « La Force est là, dans les 
profondeurs inconscientes de la matière, comme 
l’Irrésistible Guérisseuse. »2 
On joue, guidés irrésistiblement, et on se guérit 
du matérialisme scientifique — à la dialectique 
rationnelle, logique et méthodique... mais irré-
sistiblement tragique et dramatique,  terrible-
ment sérieuse, fantastiquement sérieuse, mala-
divement sérieuse ? 

Ça alors ! Mon enquête n’avance plus. Elle s’en-
fonce. Va-t-elle atteindre la nappe phréatique 
de l’eau dynamisée et mémorielle de Masaru 
Emoto ? Trouver des hiéroglyphes dans des ga-
leries souterraines occultes ? Atteindre le Soleil 
noir au cœur de la Terre ? Faudra que j’en discute 
avec Alphonse. 

1 Extract of Essays Divine & Human “ Certitude “ 
2 Extrait de Mère ou Le matérialisme Divin Satprem  



25

Mère, Mère, Mère
— par maryline —

Ah ! Mère, Mère, Mère...
Quand je t’écoute 
Dans les Entretiens et Agendas 
Tes mots résonnent dans mon cœur et libèrent 
Une grande vague d’Amour qui goutte 
Et inonde toutes mes cellules avec éclat. 
 
Nul doute que cette perméation 
Finisse par une transformation. 
Quand ? 
Seule Mère Divine, dont tu es l’écho 
Connais le jour et l’heure du temps 
Par-delà les embûches, et tous mes restes d’ego. 
 
N’être plus rien, diluée dans le grand TOUT. 
Ajouter ma petite note, ma singularité 
A ce grand océan devenu l’espèce nouvelle. 
Entièrement TOI, tout désir abandonné, 
Participer à une communauté, comme un 
nouvel archipel Avec TOI, ce projet fou.



26

En suivant jusqu'au bout les pistes odorantes
Descendre jusqu'au fond des corolles béantes.
M'insinuer par les fissures de l'écorce
Et boire dans les arbres leur sève de force.

Descendre jusqu'en bas des racines pourprées,
Descendre chercher l'eau dans les grottes sacrées.
Trouver le miel caché dans le fond du cratère,
Trouver le feu secret au centre de la terre.

Descendre dans le corps, ses veines, ses nervures
Son cœur cognant, sa moelle et ses fosses obscures.
Si le ciel le plus haut crève tous nos plafonds,
Sa clé se cache en bas, au noir de nos bas-fonds.

Comme un nageur qui sombre en un lac tourmenté,
Et doit toucher le fond pour pouvoir remonter,
Par-delà mon recul, par-delà mon effroi,
Je me laisse descendre au gré de mon seul poids.

Même quand je m'enfonce et me perds dans le noir,
Et quand je ne peux plus T'entendre ni Te voir,
Quand j'oublie où Tu es, qui Tu es, si Tu es,
Et quand je ne sais plus si je vis, où je vais,
 
Tu es là, Tu Te tiens derrière chaque porte,
Tu es là, toujours là, Tu me tiens, Tu me portes.
Tu me suis jusqu'en bas, avec Toi je descends,
Car c'est là qu'est la clef, c'est là que Tu m'attends.

Et Tu m’attendras
Le Temps qu’il me faudra.

Descente

Issu du livre de poésie « Les ruches du cœur » : 
Claire-Ruches-du-coeur.pdf

Poème chanté : Descente - YouTube

— par claire tourigny —



27

à votre disposition, 

UN COURRIER DES LECTEURS 
GAZETTEYI@GMAIL.COM 

POUR OUVRIR ÉVENTUELLEMENT DES DISCUSSIONS SUR UN ARTICLE 
OU BÉNÉFICIER DE VOS PARTAGES, SUGGESTIONS, CRITIQUES 
ET MOTS D’AMOURS ! 


