-I‘ ‘:; - ..‘ i f s i | &
| B0 10 - JANVIER 2026 V' -n age de/érité

-
3 : ’ - -
\ \Q: z ‘. !
‘ ‘ TSR : E
o .f‘ L
- e :
.'

1

'y | =
-

N
G
\ 4

= :

S



Retrouvez
l'intégrale de

en téléchargement
libre sur

ursc‘ﬁ

Anyvone

24 novembr 9 26
Diksha i

L]

lI
/)
‘3

tori
Diksha ]

\\
Enqué liq
Généra 2

Meére, Mere 't
~ Mary

L}

© - Droits réservés pour tous les textes et toutes les illustrations. 01/2026




Les amis, La Gazette s'agrandit et a de plus en plus de lecteurs et nous en sommes aussi
surpris qu’heureux ! Et nous réitérons a I'occasion notre appel a contributions et propositions.
Que vous pouvez faire en écrivant a la méme adresse qui vous permet de vous abonner

gratuitement : gazetteyi@gmail.com.

S ur notre petit caillou dans l'espace, cest parti pour
une autre révolution autour de notre Soleil. Léquipe
de La Gazette du Yoga Intégral vous présente ses
meilleurs voeux pour cette année 2026.

Nous sommes entrés dans un nouveau monde d ce
que disent les journalistes et experts en tous genres sur
nos écrans. Et c'est vrai qu'il ressemble tout de méme
beaucoup a l'ancien, ce fichu monde, il semble méme

— par MAZEN —

Cette année sera le centenaire du MahaSiddhi day
dont Diksha nous rappellera la signification gréce aux
souvenirs de Rajani Palit avant de nous partager un
court poeme, Satori. Suivi de pres par I'épisode 4 de
I'Enquéte Publique sur le Yoga Intégral par Iénig-
matique et caustique Général Overview.

Adressons un appel avec Maryline : Mére, Mére,
Mére et la réponse ne manquera de venir nous dira

I
EDITORIAL

que nous soyons revenus en arriere d l'ere des préda- Claire, une Descente !

teurs, des empires et des barbares.
Paix, persévérance et créativité a toutes et tous pour
Mais n'oublions pas que « la fin d’un stade de I'évolu- cette nouvelle année.
tion est généralement marquée par une puissante
recrudescence de tout ce qui doit sortir de I'évolu-
tion » avait dit Sri Aurobindo. Et pour traverser cette
sacrée recrudescence que nous vivons, réarmons-

nous... de paix !

Dans un monde qui va toujours plus vite, il est un art
indispensable, celui de cultiver la paix. Christelle
nous fera plonger dans cet élément de base du yoga,
ce fondement de la Sadhana comme nous le rappel-
lera Emmanuel. Serge se joindra a eux grace a la paix
selon Niranjan et un poéme, silence sur silence.

Il faut pouvoir durer pour se transformer, étre bien
accroché a Mére, comme un lierre a son arbre bien
aimé. Quand le rude hiver pose un défi a la vie, un
mantra : persévérer. Suivons donc Anyvone au milieu
des parfums des Fleurs dans le Yoga Intégral.

NOTE DE LA REDACTION

Chers lectrices et lecteurs, chose peu commune, a La Gazette du Yoga Intégral, nous n’avons pas de rédacteur en chef ! Nous avons
une Rédactrice en cheffe invisible pour les yeux, dont les indications dépendent de notre réceptivité, Mere.

Alors permettez-nous de faire appel a la plus grande indulgence dont vous étes capables. Lisez ces pages comme une mere pleine
d’amour regarde un enfant faire ses premiers pas.

Nous sommes des outils encore bien imparfaits, avec une intelligence toute naturelle, bien que ¢a ne soit plus la mode. Et a ce titre
nous pouvons faire de nombreuses erreurs, écrire des choses fausses, abracadabrantes voire hallucinantes, peut-étre méme scan-
daleuses, supra-perchées et j'en passe ! Mais d'aventure, il se peut que nous touchions juste, que des choses profondes et Vraies se
glissent sous nos doigts, un peu de Lumiére, des notes d’Amour, une touche de Joie. Pour cela, nous vous prions de bien vouloir
accepter par avance nos excuses les plus plates si par malheur de tels accidents inacceptables arrivaient.

Mieux encore, nous avons l'outrecuidance de ne pas étre d'accord entre nous, mais nous avons choisi de nous créper le chignon
yogiquement et par amour comme il se doit et en privé pour laisser les textes cohabiter dans La Gazette.

LES ECRITS QUI SUIVENT N'ENGAGENT DONC QUE LEURS AUTEURS POUR LE MEILLEUR ET POUR LE RIRE.



La paix comme réconciliation
des forces opposées

COmmengons notre exploration avec nos
mythes fondateurs. Les anciens n‘avaient pas
nos mots modernes pour parler de psychologie,
de tensions internes ou déquilibre émotion-
nel. Alors ils ont tout raconté en images : dieux,
monstres, drames cosmiques... mais en réalité,
ils parlaient toujours de nous ! La paix, dans les
mythes, n‘arrive jamais en supprimant la vio-
lence : elle surgit lorsqu’on arrive a réconcilier ce
qui était séparé, ou a dompter une force sans la
détruire.

Les Grecs avaient flairé un truc essentiel : I'hu-
main n'est jamais « un seul bloc » (il a d'ailleurs
deux cerveaux, un droit et un gauche). On est
a la fois raison et intuitions, maitrise et débor-
dement, clarté et mystére. lls en ont fait deux
dieux symboliques : Apollon, I'archétype du
calme lumineux, de l'ordre, de la mesure, de la
pensée claire et Dionysos, I'archétype de I'éner-
gie brute, de la vie sauvage, des émotions, de
I'extase. Dans les mythes, la Gréce est régulie-
rement secouée parce que I'un des deux prend

UN ART INTERIEUR POUR UN MONDE QUI VA VITE

— par CHRISTELLE —

A notre époque oli guerres et génocides
inondent en direct nos écrans, créant toujours
plus d’anxiété chez des étres humains déja
polytraumatisés, cultiver la paix en soi est une
nécessité absolue. La paix est au cceur de nos
mythologies, de nos religions, de nos philoso-
phies et pourtant elle semble plus que jamais
inatteignable. Faisons ensemble un tour d’hori-
zon afin d'éclairer ce paradoxe. Si vous m'ac-
compagnez jusqu’au bout, vous verrez que rien

n'est perdu.

trop de place. Quand Apollon domine trop, il en
résulte rigidité, distance, perte du contact vital.
Quand Dionysos domine trop, il en résulte perte
de contrdle, chaos.

La paix, ici, n'est pas un « juste milieu » mou.
C'est cet équilibre vibrant ou les deux sont pré-
sents et se respectent. C'est exactement ce que
Nietzsche appelait la « grande santé » : un étre
humain capable de contenir la tension sans ex-
ploser. Autrement dit : la paix n'est pas I'absence
de conflit, mais la maitrise de deux forces oppo-
sées sans en mutiler aucune.

Peaceable Kingdom, Edward Hicks 1830



Athéna, déesse de la sagesse, est aussi une
guerriere. Et ¢a dit quelque chose d'important :
la paix n'est pas incompatible avec la puissance.
Elle utilise la stratégie, pas la brutalité. Elle paci-
fie en comprenant, en anticipant, en voyant loin.
Dans [I'llliade, elle guide les héros pour éviter
les exces de violence. Elle est aussi la patronne
des artisans... parce que créer, c'est faire la paix
entre I’humain et la matiére. La paix passe donc
par l'intelligence du cceur et I'art de contenir la
force sans la nier.

En Egypte, la notion de paix est presque cos-
mique. Maat représente la vérité, la justice, I'har-
monie, 'équilibre du monde. Et son opposé, Is-
fet, c'est le chaos, la confusion, le mensonge. Le
pharaon, chaque jour, devait « remettre Maat »
dans le monde. Ce n'était jamais fini : le chaos
revenait toujours. Ici, la paix est un acte quoti-
dien, un rituel répété. C'est comme balayer le
sol : la poussiére revient, mais ¢a n‘annule pas
I'importance du geste. La paix n‘est donc pas un
état permanent, mais un entretien régulier de
I'harmonie.

La vision indienne est encore plus subtile. Dans
I'hindouisme, la création repose sur un jeu dy-
namique de trois gunas : sattva (harmonie, paix,
clarté), rajas (mouvement, passion), tamas (iner-
tie, obscurité). La paix (sattva) n'est pas un abso-
lu figé : elle est une harmonie mouvante, un état
qui doit tenir compte du mouvement (rajas) et
de la matiére (tamas).

La mythologie indienne regorge d’épisodes ou
la paix n'est retrouvée que lorsque chaque force
retrouve sa juste place. Par exemple, le barattage
de I'Océan de lait : dieux et démons collaborent
pour obtenir 'amrita. lls ne s‘aiment pas, mais
sans coopération, la création ne peut avancer.
La paix, ici, est donc un choix stratégique autant
que spirituel. La paix vient lorsque l'on cesse de
refouler une force et que I'on lui permet de jouer
son role juste, sans la laisser dominer.

Les anciens étaient lucides : on ne supprime
jamais complétement le chaos, on ne coupe
jamais tout a fait 'ombre de la lumiére, on ne vit
jamais sans tension intérieure. La paix, dans les
mythes, c'est un art d'orchestrer la multiplicité
intérieure, un acte d'équilibre, une réconciliation
des contraires, un effort continu — et certaine-
ment pas un sommeil sans vague !

La paix comme transformation
intérieure

Poursuivons notre exploration avec La Bible
qui est souvent percue comme un livre de lois,
d’histoires ou de visions prophétiques. Mais en
réalité, c'est aussi un grand traité sur le cceur
humain. Et quand elle parle de paix, elle utilise
un mot intraduisible dans toute sa richesse :
shalom.

DI?YW  Shalom vient de la racine hébraique

n-7-v (Sh-L-M). Cette racine veut dire étre
complet, entier, étre en paix parce que rien ne
manque, accomplissement, achévement équili-
bré.

En hébreu, la paix nest donc pas I'absence de
conflit. Shalom n'est pas du calme, du silence,
ou la simple absence de problémes. Cest un
ordre juste ou chaque chose est a sa place. Sha-
lom, c’est la complétude, la juste relation, I'har-
monie intérieure, la cohérence entre ce que l'on
est et ce que l'on fait. C'est trés proche de ce que
le Yoga Intégral appelle un état d’alignement,
ou méme la descente d'une paix durable dans
la nature vitale.

LUAncien Testament associe sans cesse la paix a
la justice. Pas la justice punitive, mais la justice
comme Vérité et équité. Un verset résume tout :
« Le fruit de la justice sera la paix. » — |saie 32:17

Cest une logique simple mais révolutionnaire.
La ou il y a vérité, il y a paix. La ou il y a droi-
ture intérieure, 'harmonie se pose. Laou il y a
reconnaissance mutuelle, la guerre intérieure
s'apaise. On la retrouve aussi dans les Psaumes :
« Yahvé donne la puissance a son peuple, Yahvé
bénit son peuple dans la paix. » — Psaume 29:11

Ici, la paix n'est pas un sentiment : c'est une
force, une puissance qui descend, qui stabi-
lise, qui « bénit » — exactement comme la paix
supramentale dans la vision de Sri Aurobindo :
calme, dense, porteuse. Quand les prophetes
crient contre l'injustice sociale, ce n'est pas de
la morale. lls disent que I'absence de paix exté-
rieure vient d’une rupture intérieure. Pour eux,
la paix est une conséquence de la juste relation:
relation a soi, aux autres, au divin, au monde.

De méme, Jésus-Christ n'enseigne pas la paix
« gentille » ou naive. Il propose une paix active,



LAngélus, Jean-Francois Millet

exigeante, transformatrice. Et souvent, elle va
complétement a contre-courant.

« Heureux les artisans de paix, car ils seront appe-
Iés fils de Dieu. » — Matthieu 5:9

Le terme grec eirénopoioi ne veut pas dire
« pacifiques », mais ceux qui font la paix, qui
la fabriquent, qui la batissent. C'est un métier,
presque un artisanat intérieur. Dans l'esprit de
Jésus, la paix n'est pas passive, elle se construit
pierre aprés pierre, elle demande courage, luci-
dité, pardon, patience. Ca rejoint pleinement le
yoga intégral : la paix n'est stable que si elle est
incarnée dans toutes les couches de I'étre.
Jésus nous ditencore: «Jevouslaisse la paix; cest
ma paix que je vous donne. Je ne vous la donne
pas comme le monde la donne. » — Jean 14:27

Ce qui signifie que la paix du monde est fragile,
conditionnelle, dépendante des circonstances
alors que la paix de Jésus est une vibration inté-
rieure, une présence stable, qui demeure méme
au coeur du tumulte. Si on traduit ¢ca en langage
Yoga Intégral, c’est la différence entre un mental
calmé artificiellement et une paix descendue de
la conscience supérieure, solide, large, imper-
sonnelle.

Voici une « parabole de l'intérieur » trés courte
mais tellement parlante (Jésus et ses disciples
sont dans une barque):

«llmenagalle vent... et il se fit un grand calme. » —
Marc 4:39

Oui, c’est un miracle. Mais symboliquement,
c'est bien plus. La barque, c'est I'étre. La tempéte,
c'est le vital. Le vent, ce sont les pensées. La mer,
c'est I'inconscient. Et Jésus représente le centre
intérieur, le Soi, I'6tre psychique. La paix survient
quand le “centre” se léve a l'intérieur et prend
autorité.

Et maintenant, peut-étre la phrase la plus folle
des Evangiles !

« Aimez vos ennemis... bénissez ceux qui vous
maudissent. » — Luc 6:27

Jésus ne demande pas de se laisser faire ou de
dire que tout est OK. Il propose un acte intérieur
incroyable : ne plus laisser I'autre déterminer
notre vibration. Ne plus réagir depuis le méme
niveau que la violence. Changer de plan de
conscience. Casser la chaine. C'est exactement
le type de transformation que Sri Aurobindo
qualifie de psychique : une force douce, mais
capable de retourner entierement la dynamique
de la nature.

La paix biblique n'est donc pas un sentiment,
mais une re-création de l'étre. Dans la Bible, la
paix n'est jamais donnée sans transformation.
Elle est liée a un mouvement de vérité, elle
demande un choix intérieur, elle implique de
reconfigurer sa maniére d'étre au monde.

Et c'est pourquoi Jésus dit :

« Heureux les cceurs purs, car ils verront Dieu. » —
Matthieu 5:8

Un coeur pur, c'est un coeur unifié, cohérent, sans
division intérieure. C'est cela qui rend possible la
vraie paix.

La paix comme fondation
de la conscience

Dans le Yoga Intégral, la paix n'est pas seulement
un état agréable, c’est une force, une substance,
un plan de conscience. Elle ne sert pas juste a
« calmer » : elle permet a I'étre entier de se trans-
former en profondeur, couche aprés couche. La
ou d’autres voies spirituelles parlent de « calme
mental » ou d'« équanimité », Sri Aurobindo et la
Mére distinguent quelque chose de plus vaste,
presque palpable : une paix descendante, qui



s'installe dans toute la nature, du mental au vital,
jusqu’'au corps.

Dans les Lettres sur le Yoga, Sri Aurobindo ex-
plique que la paix n'est pas fabriquée par le
mental : elle vient d'en haut, comme une pres-
sion douce, large, stable. Quand elle descend, les
pensées se calment d'elles-mémes, les émotions
s'apaisent, le vital se stabilise, le corps se détend
et devient réceptif, le champ de conscience
sélargit. La Mére disait que cette paix pouvait
devenir « dense comme une substance » presque
physique. Elle parlait de « paix solide », « paix im-
mobile », « paix vivante ». Dans le Yoga Intégral, la
paix est donc une énergie qui s'installe et trans-
forme I'étre en profondeur.

La premiere étape, dans cette voie, est toujours
la méme : cesser de se laisser entrainer par le
mental, ses bavardages, ses réactions, ses re-
mous. Sri Aurobindo répéte que la paix apparait
lorsque I'on voit clairement que « Je ne suis pas le
mental ; je suis la conscience qui observe. ». Cette
désidentification ouvre un espace intérieur ou la
paix peut entrer. Sans cet espace, elle glisse sur
nous comme l'eau sur les plumes d’un canard.

Le mental peut se calmer assez vite, mais le vital
— émotions, désirs, impulsions — est plus tur-
bulent. Dans le Yoga Intégral, la paix doit des-
cendre jusque-la : dans les coléres, les peurs, les
envies, les exaltations. La Mere disait : « Avoir la
paix dans le vital, cest une protection. Avoir la paix
dans le mental, cest un contréle. »

Autrement dit, le mental pacifié permet de voir
juste, le vital pacifié empéche détre emporté
mais c'est la combinaison des deux qui permet
une vraie action juste.

Dans la vision de Sri Aurobindo, la conscience
supérieure — intuitive, illuminée, supramen-
tale — ne peut pas se poser dans un étre agité.
Elle a besoin d’'une base stable. La paix est donc
le sol. Sans elle, la lumiére supérieure se dis-
perse. Avec elle, elle senracine. C'est pourquoi
ils insistent tant : « Laspiration ouvre la porte, la
paix stabilise Iétre. » La paix devient un conte-
nant, un réceptacle.

Une autre particularité du Yoga Intégral est que
la paix n'est pas un retrait du monde, c’est un
élargissement. Quand la paix descend, on se
sent plus vaste que ses émotions, on devient

moins affecté par les réactions des autres, on
percoit les choses avec une précision tranquille,
on agit depuis une stabilité intérieure. La Mere
disait que la vraie paix donne « un feu blanc »,
une force calme, non agressive mais invincible.
La paix n'étouffe pas I'énergie : elle la rend puis-
sante, stable, fiable.

Et puis, il y a cette dimension tres propre a cette
voie : la paix peut toucher le corps physique.
Dans les Entretiens, la Mére explique que la
paix peut détendre les cellules, enlever les cris-
pations, dissoudre certaines peurs corporelles,
faciliter la guérison, stabiliser la force de vie. Le
corps devient plus silencieux, plus disponible,
moins réactif, comme une terre préparée pour
recevoir la semence de la conscience supérieure.
Dans le yoga intégral, la paix n'est pas juste men-
tale : elle se vit dans les cellules.

Dans cette vision, la paix est donc un état, une
force, un champ de conscience et une énergie
transformatrice. La paix est la premiere grande
descente dans le Yoga Intégral, avant la lumiére,
avant la connaissance, avant 'amour méme...

La quéte de paix nait
de la blessure originelle

C'est bien joli tout ca mais quand on regarde a
I'intérieur, on ne peut que se demander : pour-
quoi tant de haine, d'agitation, de douleur et de
manque ? Si la paix ne réegne ni en nos coeurs,
ni en ce monde, c'est que nous souffrons indivi-
duellement et collectivement de la blessure ori-
ginelle. Celle-ci n'est pas une faute morale, mais
une nostalgie bralante : celle de 'amour infini
dont nous sommes issus. Nous ne sommes pas



=

" p
L
MY NAME \ T REA.

DON'T . & TO FIGHT._

2=

séparés de cet amour par punition, mais parce
que, nés dans un monde fini, nous avons oublié
notre nature véritable. Nous sommes des étres
infinis venus vivre l'expérience de la limite. Cette
contradiction crée une tension fondamentale :
le coeur humain désire l'infini mais il se croit trop
petit pour le recevoir.

Non, le péché n'est pas une faute, mais une er-

reur de visée. La racine KON (H-T-A en francais
ave une H guttural) du mot péché signifie fon-
damentalement « manquer la cible » ou « rater
le but », comme un archer qui vise mal. Le péché
est donc une « déviation » du chemin droit, non
pas une damnation éternelle, mais bien plutét
une erreur réparable.

Nous cherchons I'amour infini.. mais nous le
cherchons dans des objets finis : la reconnais-
sance, I'attachement, la réussite, le pouvoir, les
compensations, les roles. C'est comme tenter de
remplir un océan avec des verres d’eau : ¢a ne
marche jamais, ¢a frustre, et ca fait souffrir.

Il s'agit donc de nous réveiller a ce que nous
sommes vraiment : un étre infini qui se croit
limité, un étre aimé qui simagine en manque,
une source qui se prend pour un récipient vide.
Il s'agit non pas de juger la blessure mais de
I'éclairer de l'intérieur en se disant : « tu cherches
I'amour infini partout, mais il est en toi. Tourne-toi
simplement dans la bonne direction. »

Nous sommes juste en manque de 'amour que
nous croyons avoir perdu. Et cultiver la paix, c’'est
nous offrir cet amour-la, celui qui ne dépend
pas des circonstances, celui qui vient du fond de
notre étre. C'est apprendre a viser enfin l'infini...
la ou il se trouve réellement.



Le barattage de la mer de lait (Samudramanthana) - Vers 1780 -
Tamil Nadu et sud-est du Karnataka actuels (a la hauteur de Kanchipuram et Mysore) - BNF

Le barattage de la mer de lait (amrita man-
thana) est le mythe cosmologique de I'hin-
douisme. Au début des temps, les dieux et les
démons qui étaient alors tous mortels, étaient
en lutte pour la maitrise du monde. Les dieux,
affaiblis et vaincus, demandérent I'assistance
de Vishnu qui leur propose d’unir leurs forces
a celles des démons dans le but d’extraire le
nectar dimmortalité (amrita) de la mer de
lait. Pour ce faire, ils devaient jeter des herbes
magiques dans la mer, renverser le mont Man-
dara de facon a poser son sommet sur Kurma,
avatar de Vishnu sous l'aspect d’une tortue,
et utiliser le serpent Vasuki, le roi des Naga,
pour mettre la montagne en rotation en tirant
alternativement. Aprés mille ans d'effort, le
barattage produisit un certain nombre d'étres
merveilleux et d'objets extraordinaires : la
vache Kamadhenu, qui donne tout ce quon
lui demande ; I'arbre Kalpavriksha qui dure
éternellement et sous 'ombre duquel le mi-
nistre des dieux, Indra, se plait beaucoup ;
un cheval blanc, Uchchaihshravas, monture
du dieu Surya, qui va ou il veut selon sa pen-
sée ; un oiseau semblable a une oie, qui sert
de voiture a Brahma ; une antilope, monture
de Chandra ; un éléphant blanc, Airavata,
monture d’Indra ; trois arcs a I'usage de Vish-

nu, Shiva et Brahma ; une autre arme, vajra,
a l'usage d’Indra ; une conque, dans laquelle
Vishnu souffle pour assembler les dieux ; une
autre arme ronde, chakra, a l'usage de Vishnu
; quatre filles, 'une nommée Sarasvati, femme
de Brahma et reine des sciences ; la deuxieme,
Lakshmi, femme de Vishnu et déesse des ri-
chesses ; la troisieme, Ahalya, femme du péni-
tent Gautama ; la quatrieme, Mudevi, déesse
de la pauvreté, qui ne se maria point, chacun
la fuyant ; un boeuf blanc, Nandi, monture de
Shiva ; un char, voiture des dieux, qui vole a
une vitesse incomparable, suivant leur désir ;
trois armes, shula, gada et pasa, a I'usage de
Shiva ; un homme enfin, Dhanvantari, méde-
cin des dieux, dont le pot d’ambroisie, au go(it
exquis, fortifie ceux qui en boivent et donne
I'immortalité. Aussitot qu'ils le virent, les dé-
mons se précipitérent sur lui et s'emparérent
de la coupe avant que les dieux ne puissent in-
tervenir. Vishnu prit alors la forme de Mohini,
lafemme la plus belle au monde, et tandis que
les démons étaient subjugués, il s'empara de
la coupe et la remit aux dieux. Rendus main-
tenant immortels, les dieux précipitérent les
démons aux enfers.

(Extrait de Essentiels.bnf.fr)




Fondement

— extrait de LES BASES DU YOGA, SRI AUROBINDO choisi par EMMANUEL —

Dans la sadhana, I'expérience ne peut man-
quer de commencer par le plan mental ; tout
ce qui est nécessaire, c’est que l'expérience soit
saine et authentique. La pression de I'entende-
ment et de la volonté dans le mental et la pous-
sée émotionnelle dans le cceur vers Dieu sont
les deux premiers agents du yoga, et la paix, la
pureté et le calme (avec un assoupissement de
I'agitation inférieure) sont précisément la pre-
miéere base qui doit étre posée. Il est beaucoup
plus important d’acquérir cela au début que
d'entrevoir les mondes supraphysiques, d’avoir
des visions, d'entendre des voix ou d'obtenir
des pouvoirs. La purification et le calme sont de
premiére nécessité dans le yoga. On peut avoir
sans eux une grande richesse d'expérience de
ce genre (mondes, visions, voix, etc.) ; mais ces
expériences, survenant dans une conscience
impure et agitée, sont le plus souvent pleines de
désordre et de mélange.

Au début, la paix et le calme ne sont pas conti-
nus ; ils viennent et repartent, et d'ordinaire il
faut longtemps avant qu’ils ne soient établis
dans la nature. Il est donc préférable déviter
I'impatience et de poursuivre résolument ce
que l'on fait. Si vous désirez avoir quelque chose
en plus de la paix et du calme, que ce soit I'épa-
nouissement complet de |'étre intérieur et la
perception du pouvoir divin qui est a I'ceuvre en
vous. Aspirez a cela avec sincérité et une grande
ardeur, mais sans impatience, et cela viendra.

— % —

10



Vous avez enfin le vrai fondement de la sad-
hana. Ce calme, cette paix et cette soumission
forment I'atmosphére appropriée pour que tout
le reste arrive : connaissance, force, ananda. Lais-
sez cet état s'établir completement.

Il ne persiste pas pendant que vous travaillez
parce qu’il est encore confiné au mental propre
qui vient seulement de recevoir le don du si-
lence. Quand la nouvelle conscience sera for-
mée entierement et aura pris totalement pos-
session de la nature vitale et de I'étre physique
(le vital jusqu'ici n'est que touché ou dominé par
le silence, il n'est pas possédé par lui), alors ce
défaut disparaitra.

La tranquille conscience de paix que vous avez
maintenant dans le mental doit étre non seu-
lement calme, mais vaste. Vous devez la sentir
partout, vous sentir en elle et sentir tout en elle.
Cela aidera aussi a faire du calme une base de
I'action.

Plus votre conscience deviendra vaste, plus vous
serez capable de recevoir d'en haut. La Shakti
pourra descendre et apporter dans l'organisme
la force et la lumiére aussi bien que la paix. Ce
que vous sentez en vous d'étroit et de limité est
le mental physique ; il peut sélargir seulement
si la lumiére et cette conscience plus vaste des-
cendent et prennent possession de la nature.
Linertie physique dont vous souffrez ne dimi-
nuera et ne disparaitra probablement que par la
descente dans l'organisme de la force d'en haut.
Restez tranquille, ouvrez-vous et demandez a
la divine Shakti de confirmer le calme et la paix,
d‘élargir la conscience et de lui apporter autant
de lumiere et de pouvoir que la conscience peut
a présent en recevoir et en assimiler.

Ayez soin de ne pas étre trop impatient, car cela
pourrait troubler de nouveau la quiétude et
I'équilibre qui ont déja pu s'établir dans la nature
vitale.

Ayez confiance dans le résultat final et donnez
au Pouvoir le temps de faire son ceuvre.

—_———

Aspirez, concentrez-vous dans l'esprit qui
convient et, quelles que soient vos difficultés,
vous étes certain d'atteindre le but que vous
VOUS proposez.

C'est dans la paix intérieure et dans ce « quelque
chose de plus vrai » en vous que vous devez
apprendre a vivre, et c'est cela que vous devez
sentir étre vous-méme. Il vous faut considérer
le reste comme n'étant pas votre vrai moi, mais
seulement un flux de mouvements superficiels,
qui changent et se répetent et sont sirs de dis-
paraitre a mesure que le vrai Soi émerge.

La paix est le véritable reméde ; se distraire au
moyen d'un dur travail ne donne qu’un soulage-
ment temporaire, bien qu'une certaine somme
de travail soit nécessaire pour le bon équilibre
des différentes parties de I'étre. Sentir la paix
au-dessus et autour de votre téte est le premier
pas. Il vous faut entrer en rapport avec elle, et
elle doit descendre en vous, remplir votre men-
tal, votre vie, votre corps, et vous entourer de
telle sorte que vous viviez en elle ; car cette paix
est le seul signe de la présence du Divin aupres
de vous, et une fois que vous l'avez, tout le reste
commencera de venir.

La vérité dans la parole et la pensée est trés im-
portante. Plus vous pourrez sentir que le men-
songe ne fait pas partie de vous-méme, mais
vous vient du dehors, et plus il vous sera facile
de le refuser et de le rejeter.

Persévérez, et ce qui est encore tordu sera re-
dressé et vous connaitrez et sentirez constam-
ment la vérité de la présence du Divin ; ainsi
votre foi sera justifiée par I'expérience directe.

—_

11



12

Au sujet de la paix

— texte de NIRANJAN GUHA ROY, 1977 choisi par SERGE —

La chose la plus
recherchée dans le
monde et en méme
tempsla plus rejetée par
les hommes est la paix.
Quand elle est I3, les
hommes et les femmes
s'ennuient. Quand
elle est absente, ils se
plaignent. Mais la paix
est toujours la, comme
I'air que nous respirons.
Elle est toujours acces-
sible et peut devenir
permanente dans notre
conscience, dans notre
étre. Elle est la présence
du Divin, de I'Esprit, un aspect tangible du Créa-
teur supréme. Elle est accessible, présente dans
le corps, dans le domaine vital de la vie, dans le
mental etdans|'ame. Les arbres et les plantes, les
pierres, la mer ou la matiere juste vitalisée éma-
nent une grande paix. C'est pourquoi ceux qui
recherchent la paix se retirent souvent dans des
endroits déserts. Les explorateurs qui ont été au
pble nord, ou aux sommets des montagnes, les
marins perdus dans I'immensité de l'océan, les
voyageurs se reposant la nuit dans les déserts,
méme les cosmonautes loin de ce monde, sans
pour autant étre des étres spirituels, ont souvent
senti une grande paix, une paix vivante qui les
pénetre et leur apporte un bonheur ineffable.
On peut trouver une paix vivante dans la forét,
spécialement dans des arbres géants, on peut
sentir la paix dans leur seve méme. C'est avec
I'éveil progressif de la vie que commence le
tourment. Léveil de la vie est en méme temps
celui du désir, du feu qui peut étre apaisé juste

pour un moment. Avec
les animaux les plus
évolués, nous voyons
une alternance entre
paix et perturbation. Un
lion qui chasse n'est pas
paisible, un tigre qui se
bat pour une femelle
est la violence incarnée.
Un lion bien repu est
une image de paix. Les
animaux ont la capa-
cité naturelle d'étre vrai-
ment paisibles quand
leurs besoins primor-
diaux sont satisfaits.
Méme les hommes des
tribus primitives ont
une entrée dans une profonde paix. Chez eux,
le mental, le tyran supréme, le tourmenteur est
a peine né encore. La réelle torture de 'homme
commence avec I'éveil de I'étre mental quand il
mangea « la pomme de la connaissance ».

Avec l'éveil des idées de ce qui est bien ou mal,
vrai ou pas vrai, de ce quil doit avoir, de ses
droits, ses besoins et demandes, ses caprices,
ces espoirs et aspirations, il est exilé du paradis.
La paix est partie. La vraie raison ? Il est victime
de ses propres pensées, de sa propre vision du
monde. Il est lui-méme le lieu d’'une immense
contradiction incessante et a chaque pas il est
en contradiction avec le monde qui lI'entoure.
Sa recherche de la paix a commencé il y a bien
des ages. Les sages nous ont révélé comment
l'obtenir. Le Bouddha nous a montré que par
I'abolition des désirs, on peut arriver a une paix
absolue. Bien avant lui, il y a eu des sages qui



recommandaient la pratique du détachement.
Nous devons essayer de percevoir les choses a
travers le témoin qui existe réellement en nous.
Pour beaucoup de choses, nous sommes vrai-
ment des témoins, mais pour ce qui nous touche
personnellement, il est difficile d'étre paisible,
un témoin inébranlable. C'est le premier pas.
On doit pratiquer la discipline de devenir un té-
moin. Cest la clé de la spiritualité indienne. Puis
graduellement on découvrira que le témoin a
le pouvoir d'apaiser, de calmer méme les plus
violents assauts des impulsions vitales et peut
méme apaiser les souffrances physiques. Le
témoin peut calmer le mental assez facilement.
C'est pourquoi les intellectuels désintéressés
sentent une paix en eux. Mais il y a des degrés,
des intensités, méme des différentes substances
de la paix. En résumé. Labolition des désirs, au
moins un contréle lumineux des désirs, un déta-
chement progressif et la découverte du témoin
en nous sont des moyens a notre disposition.

Mais il y a un autre moyen tout puissant, souve-
rain, infaillible qui est la priére. Si nous pouvons
nous abandonner dans les mains du Seigneur,
de la Mére Divine, du Créateur divin, du Mystére
de cette invisible Personnalité dans un mouve-
ment d’humilité, de supplication, avec quelques
mots spontanés d'un enfant « Aide-moi, sou-
tiens-moi, protége-moi, donne-moi la paix » alors
le miracle se fait. Le grand mystére ne refuse
jamais ses bénédictions et amour méme a l'étre
le plus faible, misérable, déshérité du monde. Il
nous enveloppe de sa paix qui est un bonheur
indescriptible. Prier comme un enfant, ouvrir
son coeur, exprimer ses tourments, souffrances,
simplement, s'approcher de lui avec la confiance
du chien fideéle. Alors il prend soin de son enfant

qui ne se sentira plus jamais seul. La paix sera
avec lui. La paix lui apportera une grande com-
préhension. La paix contient la lumiere en elle.
Dans la paix on comprend infiniment mieux.
La paix apporte un repos bénéfique. En méme
temps, la paix nous libérera de ce que la spiritua-
lité indienne appelle le recul, la peur, la honte, la
haine, etc. Elle abolira intérieurement, psycho-
logiquement le sens de séparation des autres.
Nous sentirons profondément a l'intérieur de
nous une unité avec tous les étres, toute la créa-
tion, comme si tout devient soi-méme, tout est
une paix infinie.

Si nous devenons plus vastes, si nous pouvons
prier pour la paix, pour toute la terre, si nous
pouvons étre impersonnels, nous serons ca-
pables de sentir la paix partout, dans chaque
chose, la seule réalité, la base de I'existence. Que
la paix apaise les désirs aveugles et la violence
et soulage les souffrances. Paix pour chacun et
pour toute la terre. Dans cette paix nous pou-
vons sentir I'Etre supréme, le bonheur durable
au-dessus de tout conflit et contradiction. La
paix immuable.

13



14

Silence sur silence

Se posant sur un banc
pour attendre

le train du jour
retardé

de fatigue accumulée
ma personne

se donne tout entiére
au soin de la présence
immuable immaculée

Un silence sans fond immobile
se découvre dans le ciel éthéré
bien au-dessus

du nuageux des idées

Sa densité inapercue
maintenant dévoilée
fait se disperser

en descente

tous les nuages rouages
des pensées

Rien que sa lumiere pure et dense
ne tolérant
que quelques utilités

— par SERGE —

Et celui qui croit participer
d faire silence

s'efface

gommeé

Tout

la pierre

les pavés

la pelouse

la baie vitrée
Silence

les passants

les conversations
les bruits des roulettes
sur le béton granulé
Silence

Et le coeur sans mot
malgré cela
proteste

Silence

['émotion s'est tue



la seigneurie silencieuse
I'a absorbée

Les astuces de derviches
pour entendre le coeur
ne sont plus de mise

Le dévot
évitant
I'impertinence
s'esttu

Silence

La grace I'emporte
plus rien

tout est fondu

dans la splendeur
lumineuse

parfaite et silencieuse

Silence

Dans ce bloc silencieux immense
une seule forme interne

de lumiére

demeure

la ou était I'affairisme du coeur

L'ultime sacrifice
de l'orant

laisse le silence
couronner l'autel
d'un Feu individuel
qui en secret
depuis toujours
brillait

Sa douce flamme flamboie
dans le tissu méme du silence
sans que rien ne bouge

dans son mouvement

Feu

de
Silence
sur
Silence

Setient

La

En secret
Tout au fond

De ma flamme vraie
Ma
Goutte d'or dorée

Mon
Essence
Décisive

Cette ultime intimité
De mon dme

Mise a nue

En son infinité
Majestueuse

Ultime

lllumination
Silencieuse

De

Ce Silence Divin
Que mon Or éternel
A

Voulu

Et décrété

Pour cette heure

Et a cette minute prés

Et me voici

Touten

Silence
Densément

Et parfaitement
Concentré

Si bien

Que mon Or vrai
Pour la premiére fois
Est parvenu

A

Tout

Se montrer

Sans plus s'ignorer

Lafolle course
Impulsive

Des vies humaines
Agitées

A linstant suspendu
Assis sur ce banc
Mon Or en Paix

Se déguste
Simplement

Divin

Silence

Délicieux




16

Les fleurs dans

Chapitre 4 - Vivre pour le Divin

Orientation exclusive de tous les mouvements
vers le Divin

Dans notre yoga, nous ne nous proposons rien de
moins que de briser l'entiére formation, de notre
passé et de notre présent tels qu'ils constituent
I'homme ordinaire mental et matériel, et de créer
en nous-méme un nouveau centre de vision et un
nouvel univers d'activités qui constitueront une
humanité divine ou une nature surhumaine.

... Aucun changement ne peut étre plus radical
que la révolution tentée par le Yoga Intégral..

oga Intéegral

— par ANYVONE —
decouvrirladifference@mailo.com

Voici 3 plantes extraites du livre
Signification spirituelle des fleurs, La
Mere.

Puissent-elles vous inspirer dans
cette période hivernale.

Chaque fibre vitale doit étre persuadée d'accepter
un renoncement complet a tout ce qui représen-
tait pour elle jusqu’a présent son existence propre.
Le mental doit cesser détre le mental et s'irradier
d'une lumiere plus haute que la sienne. La vie
doit se changer en quelque chose de vaste et de
calme, d’intense, de puissant, qui ne doit méme
plus pouvoir reconnaitre son vieux moi aveugle,
étroit, avide, ni ses petites impulsions et ses petits
désirs. Le corps lui-méme doit se soumettre a une
transmutation et cesser détre I'animal exigeant
ou lépaisseur encombrante qu'il est maintenant,
et devenir au contraire un serviteur conscient, un

instrument radieux, une forme vivante de l'esprit.
Sri Aurobindo



— Lierre —
(Hedera - vert

Araliacées)

Attachement Durable
Modeste, sans éclat, mais obstinée.

Chapitre 10 - La collaboration
de la nature

La nature prouve sa collaboration par le

sourire des fleurs.
La Mere

O Nature, Mére matérielle, tu as dit que
tu collaboreras, et il n'y a pas de limite a
la splendeur de cette collaboration...

La Mére

Les fleurs sont les représentations mo-
mentanées de choses éternelles en soi.

Sri Aurobindo

Chez l'arbre et chez la plante, cest le
besoin de croitre pour obtenir plus de
lumiere, plus dair, plus despace ; chez
les fleurs, cest le don de la beauté et de
leur senteur dans un épanouissement

amoureux.
La Mére

— Bruyéere —
(Calluna vulgaris - Rose vif
Ericacées), Callune, bruyere

¥ T T i ) 5 [

Epanouissement de la nature
Abondante et solide,
rien ne peut arréter sa croissance.

— Tréfle —
Trifolium. Couleurs variées
Légumineuse (sous-famille des papilionacées)

Nature aimable
Elle est aimable quand elle est aimante.

17



18

Le 24 novembre 1926 - Mahasiddhi Day

(Souvenirs de Rajani Palit relatés par Nolini Kanta Gupta)

Sri Aurobindo a eu une trés grande
Réalisation le 24 novembre 1926.
Cejour est appelé le Jour de la Victoire
en raison de cet événement spirituel
trés important.

« Le 24 novembre 1926 marque la descente de
Krishna dans le physique. Krishna n'est pas la
Lumiére Supramentale. La descente de Krishna
signifie la descente du Surmental préparant,
bien que ne I'étant pas elle-méme, la descente
du Supramental et de I'’Ananda. Krishna est
I’Anandamaya ; il supporte I'évolution a travers

le Surmental, la conduisant a '’Ananda. »
Sri Aurobindo

« Au début de novembre 1926, la pression du Pou-
voir Supérieur commenca a étre insupportable.
Alors, enfin, le grand jour, le jour que Mére avait
attendu depuis tant de longues années, arriva le
24 novembre.

— adapté de I'anglais par DIKSHA —

Un grand Pouvoir essayait de descendre mais il me
semblait que j'allais me briser en morceaux — si
intense était la pression de la force supérieure sur
ma téte et si grande la résistance dans ma téte.
Alors le résultat était que je ne pouvais pas recevoir
le Pouvoir bien que jessayais ...

A 17h environ, Amrita a été appelé a I'étage et il
est redescendu avec la directive expresse de Mere
que tous les disciples devaient se rassembler dans
la véranda du haut pour recevoir les bénédictions
de Sri Aurobindo. Dés que j'ai entendu, je suis allé
dans la chambre de Barin et je lui ai dit que la Des-
cente longtemps attendue devait avoir pris place.
Les souhaits de Mére furent communiqués a tous
les disciples dont ceux qui restaient dans la guest
house. Mais beaucoup d'entre eux étaient partis se
promener au bord de la mer ou jouer au football.
Alors des messagers ont été envoyés et lorsque



nous fimes tous rassemblés dans I'’Ashram, nous
montdmes a l'étage, a environ 18 h 30. Nous étions
exactement 24. Les chaises en bois sur lesquelles
nous avions I'habitude de nous asseoir pour la
méditation furent toutes enlevées et remplacées
par des nattes répandues sur le sol. Sur le mur,
prés de la porte de Sri Aurobindo, juste derriére sa
chaise, pendait une tenture de soie noire avec une
broderie dorée représentant trois dragons chinois.
Les trois dragons étaient représentés de telle facon
que la queue de I'un touchait la bouche de l'autre
et tous les trois couvraient la tenture d’'un bout a
I'autre. Nous simes apres-coup qu'il y a une pro-
phétie en Chine qui dit que la Vérité se manifestera
sur la Terre quand les trois dragons (les dragons de
la terre, de la région mentale et du ciel) se rencon-
treront. Ce 24 novembre, la Vérité est descendue et
la mise en place de la tenture était significative...
Beaucoup virent un flot océanique de Lumiére
descendant en cataracte de l'au-dela. Chaque
personne présente sentit une sorte de pression au-
dessus de sa téte. Toute 'atmosphere était surchar-
gée dénergie électrique. Il régnait un silence abso-
lu et la véranda était pleine de Lumiére Spirituelle
; nous sommes entrés automatiquement dans
un état de méditation en attendant l'arrivée du
Maitre. Quelques minutes apreés, a environ 19h, la
porte souvrit derriére le rideau et Sri Aurobindo et
Meére apparurent — le Maitre dans son allure ma-
jestueuse et Mére dans son port de Reine. Sri Auro-
bindo était habillé dans un dhoti et un chaddar de
soie et Mere dans un sari de soie. Il prit place sur
sa chaise matelassée habituelle et Mere sur le re-
pose-pied qui fut placé ce jour-la un peu a gauche.
Sri Aurobindo avait I'air absolument majestueusx,
grand, omniscient, omnipotent, comme l'empe-
reur de l'univers tout entier, sa téte pareille a celle
d’un lion, les yeux grands ouverts comme regar-
dant depuis I'au-dela lointain, détaché et cepen-
dant supportant l'univers tout entier, d’'une puis-
sance absolue et cependant plein de compassion
et de bonté envers tous, la Supréme Divinité qui
avait conquis lui-méme entiérement et avait établi
sa béatitude et sa lumiére en chaque cellule de son
corps, de la téte aux pieds, tout son corps irradiant
la lumiére et 'amour et la félicité vers toute la créa-

tion. Mére était l'incarnation de I'’Amour, la Com-
passion, la Pureté, la Beauté, la Jeunesse, la Grdce
et le Rythme, ses yeux rayonnant de compassion
pour la création terrestre, Mere de I'univers, Shakti
du Maitre.

Sri Aurobindo plaga sa main gauche a quelques
centimetres au-dessus de la téte de Mére et il bé-
nit de sa main droite les disciples assemblés alors
qu'ils se prosternaient un par un a ses pieds et ceux
de Meére ; certains disciples se prosternerent plus
d’une fois. Il n’y eut absolument aucune parole,
aucun son. Ni Mere, ni Sri Aurobindo ne dirent un
seul mot, I'atmosphére était chargée d’'un calme
absolu, la paix, la félicité et un silence parfait ré-
gnérent tout le temps de la cérémonie. Sri Aurobin-
do et Mére se retirerent a l'intérieur au bout d’une
demi-heure environ. Datta, en sortant, fut inspi-
rée et déclara : « Le Maitre a conquis la mort, la
maladie, et le sommeil. » Nous étions subjugués
et fames incapables de bouger pendant un mo-
ment. Nous nous sentions transportés aux cieux.
Alors nous sommes redescendus un par un. En ce
qui me concerne, j'ai parlé a Barin afin dobtenir
un entretien spécial avec Mére car la pression était
trés grande, plus que je ne pouvais en supporter.
Mére m'a recu vers 21h et je me suis prosterné de-
vant Elle et je lui ai parlé de mes difficultés. Elle ma
assuré que tout irait bien et m'a donné sa bénédic-
tion.

Alors prit place la distribution habituelle de
« soupe » par Mére. (Mére avait mis en place cette
distribution de soupe qu’Elle chargeait de Sa Force
dans les premiers temps de I’Ashram).

Ce nétait pas comme si une poignée de disciples
recevaient les bénédictions de leur supréme Maitre
et Mere dans un petit coin de la terre. La significa-
tion de l'occasion était bien plus grande que cela.
Il ne faisait aucun doute que la Conscience Supé-
rieure était descendue sur la terre. Ce jour-la, le Sei-
gneur est descendu dans le physique.

Sri Aurobindo « se retira » deux jours apres, cest-a-
dire le 26 novembre 1926. »

19



20

Satori

Etant sans commencement ni fin

Tout en infusant I'Eternité dans le moment,
Dirigeant le ballet des atomes

Sur I'énorme scéne de I'Espace

Tout en logeant I'Infinité dans les cellules

de la Matiére

Et déployant un cosmos dans un grain de sable,
Voyageant infatigablement a travers les éons
Sur le chemin vers nulle part ailleurs

Et errant un millier de vies

Pour faire un pas en avant,

Entrant dans le Réel en pénétrant I'absurde

Et dé-couvrant I'Evident en explorant le déviant,

— par DIKSHA —

Naissant a la Personne par la mort de l'individu
Et devenant tout ce qui est en n'étant plus rien,
Dans le formidable pari d’une incarnation récur-
rente,

Etant toujours plus en ayant toujours moins

Et gagnant I'Un en perdant le multiple,
Dissolvant I'ego dans les eaux de la conscience
d’Etre

Et arrivant a la Vérité en faisant des erreurs,
Annulant la distance en mettant fin au Temps
Et révélant le Divin en acceptant d'étre humaine,
La Conscience a l'ceuvre est le supréme koan.



Enquete

publigue sur
le Yoga Integral

Episode 4 : Dialectique matérialiste

« A quoi ca sert, ton Yoga Intégral ?
C'est pour quoi faire ? Tu vas ol avec
cetruc ? D'abord, j'aime pas le bon
Dieu. Avec des potes, on s’en est
débarrassé. Tout ce blabla mystique,
ces disciplines débiles, ces yogas avec
leurs tonnes d’encens... C'est du n'im-
porte quoi ! »

Woh I Pas content, mon vieux pote décrit
comme un « catho-gaucho » par un copain ex-
protestant, ex-intello, ex-mangeur de viande,
ex-amateur de kung-fu, ex-révolutionnaire
suisse, ex-bourgeois sympa, ex-vidéaste pro. Il
n'‘était plus rien qu'un ex de tout. Ca fait drole a
voir et a écouter. « Y a pas de chemin. On vit dans
lamort. »

La, il se moquait de notre passé, ou on jouait
aux poetes maudits en faisant des cadavres
exquis post-surréalistes. Poétes maudits ou pas,
du style Comte de Lautréamont, ¢a nous sortait

— par LE GENERAL OVERVIEW —

G CGun mé ﬁ E“

L’enquéte publique
avancant au galop

d’une culture sociale prolétarienne tout en res-
tant des damnés de la Terre. Et aussi des damnés
du Ciel.

Pas content, mon pote « catho-gaucho » devenu
nietzschéen pour embéter son ex-copine, bran-
chée médecine homéopathique transgénéra-

21



22

tionnelle, thérapie karmique et méditation col-
lective en plein air. « Il confond le Dieu du passé et
le Divin du futur », d'apres elle.

C'est un matérialiste dur de dur, disciple du Ha-
sard sans nécessité. Tout est matiere, et c'est pas
la ouate qu'il préfere. Méme l'esprit, c'est de la
matiéere qui pense ; la conscience, de la matiére
qui s'auto-réalise sans analyse. Le yoga ? Du
sport pour mystique acrobate qui se la joue spi-
rituellement correct.

Notre corps ? Un tas de chair et d'os avec des
atomes, des molécules, des cellules... qui nous
emprisonnent dans un corps humain destiné
a crever, poussiere de poussiére, dans un aller-
retour a la Terre. Et dont I'évolution prendra des
millénaires avant de finir cramée par I'implosion
de notre Soleil. Pour ne pas I'énerver davantage,
j'ai arrété de lui parler de mon enquéte. Et on
s'est mis a chanter Les Anarchistes de Léo Ferré,
puis du Brassens : « Mourir pour des idées, d'ac-
cord, mais de mort lente. »

La mort ! Soyons banals, sortons les clichés :
« Tout ce qui nait un jour, meurt un jour. » Y'a aussi
cette croyance étrange : on vient sur Terre une
fois, une sorte de CDD — Contrat a Durée Déter-
minée. On signe un parchemin malin, ou une
sorte de grimoire sacré, et zouh ! Le destin d'une
seule vie se joue pour I'éternité.

Cest ¢a, le pathos du cosmos ? Que l'on fasse
I'ceuvre en noir, en blanc ou en or, on finit par
étre un cadavre. Certains nous accusent de le
transporter toute notre vie, comme des zom-

bies. C'est pas treés sympa. Mais ¢ca m'oblige a
orienter mon enquéte sur cette finitude. Le ca-
davre : ce produit existentiel biodégradable de
la mort!

Le Yoga Intégral, si ce n'est pas une religion qui
répond aux mystéres de la mort terrestre etde la
vie céleste, alors quelle est sa raison d’étre ? Faut
que je trouve un argumentaire pour parer le nihi-
lisme d’atmosphére qui me prend la téte. Mince.
J'ai été catho dans ma jeunesse. Ca a di attirer
les vibrations athéistes qui veulent réenchanter
le monde par les sciences... sans conscience ?

En piochant dans mes notes, je trouve :

« Nous ne le connaissons peut-étre pas comme
Dieu, mais comme la Nature, notre Soi Supérieur,
I'Infini, un but ineffable. Cest ainsi que Bouddha
sest approché de Lui; ainsi s‘approche de lui I'Ad-
waitin rigide. Il est accessible méme a l'athée. Pour
le matérialiste, Il se déguise dans la matiere. Pour
le nihiliste, Il attend, embusqué au sein de I'Anni-
hilation. »'

Par tous les saints populaires réunis en conclave
privé, me voila secoué comme un prunier en
juillet. « Il est accessible méme a I'athée. » L'athée
ne pourra pas dire qu'il est mal aimé, rejeté du
monde, victime de I'élitisme spirituel exclusif. Il a
acces, s'il le veut. Premier point.

Deuxiemement, « pour le matérialiste, il se déguise
dans la matiére ». Non seulement le matérialiste
croit pouvoir tranquillement bosser et se repo-
ser sur la matiére et se contenter d'une vision



L ADIALECTIQ

E MATERIAL 57

SYNTHESE |

du monde faite d’équations philosophiques et
d'expériences biochimiques complexes, mais
son sérieux en blouse blanche sera confronté
au jeu rigolo du déguisement divin, ludique et
multicolore.

Troisiemement : le pauvre nihiliste, il est foutu.
« Il attend, embusqué au sein de 'Annihilation. »
L'amoureux du rien, du trois fois rien, du moins
que rien, de la totale désintégration... il se re-
trouvera face a face, par surprise, comme dans
un cache-cache cosmique, devant une embus-
cade supréme planquée la depuis un bout de
temps.

Impossible d'échapper au Divin : in principio,
in medio, in fine. Voila la conclusion radicale, a
clouer le bec a ceux qui ont un bec. Ca veut dire
que le Divin est partout. Au ciel ? On le savait.
Ou exactement ? Sa localisation est floue, mais
on I'a mis la. Donc il doit étre la. Mais comment
réaliser qu'il est dans la matiére-matiére ? Dans
I'atome, dans un électron libre, un neutrino qui
traverse tout ce qui se présente a lui ? Il est la
aussi : dans les photons, les gluons, les bosons
W et Z, les mésons, et méme dans le boson de
Higgs : la particule responsable de la masse des
autres particules. On I'a appelée « la particule de

Dieu ». Qui a dit ¢a ? Pourquoi pas « l'onde du
Hasard » ?

Enquéter sur le Yoga Intégral, c’est avoir une
énigme a résoudre a chaque conclusion. On croit
avoir attrapé un savoir... C'est juste un clin d'ceil
de lumiere. On repéere, comme un scout toujours
prét, des empreintes laissées sur le chemin, mais
on ne voit jamais la créature qui les a faites. Mais
ily a du suspense ! C'est ¢a, le matérialisme divin
: un jeu de I'Esprit avec une Energie d’enfer.

M'enfin, faisons comme Gaston : une gaffe. Ou
une bétise métaphysique par I'absurde. Le Yoga
Intégral serait-il fait pour un étre de transition in-
satisfait, qui en a marre de tout ce qui nen a pas
marre, qui étouffe par décantation, qui pousse
un cri de désillusion et d'indignation ?

Y en a qui doivent chercher « ce nouveau pas de
Iévolution, ou ce nouvel état — un état sans mort
— qui est pourtant autre chose que l'immortalité
physique, parce que limmortalité est simplement
l'envers de notre mortalité, ou plutét sa continua-
tion glorifiée, moins une tombe. »?

Y en a qui ont lu cette question : « Y aura-t-il
un passage progressif entre ce que nous sommes
maintenant et ce que notre esprit intérieur aspire a
devenir ? Ou est-ce qu'il y aura une rupture — cest-
a-dire : serons-nous obligés de laisser tomber cette
forme humaine actuelle pour attendre 'apparition
d'une forme nouvelle, apparition dont nous ne
prévoyons pas le procédé, et qui n‘aura aucun rap-
port avec ce que nous sommes maintenant ? »***

Y en a d'autres qui se posent aussi cette deu-
xiéme question : « Est-ce que l'espece humaine
sera comme certaines espéces qui ont disparu de
la Terre ? »?

23



24

Y-en a!Y-en a! Mais ou sont-ils ? lls n'aiment pas
faire de bruit médiatique, ni fanfaronner comme
un fanfaron, cabotiner comme un cabotin, bara-
tiner comme un baratineur. lls n'aiment pas ¢a
du tout, du tout. Comment vais-je trouver ces
incognitos dans ce labyrinthe de rézos en réso-
nance psychique ? Dois-je les contacter ? Non.
C'est le boulot de la conspiration divine.

C'est le Divin qui sentend avec Lui-méme pour
secrétement renverser notre pouvoir d’humain.
Il veut faire de nous des Dieux, alors que, per-
sonnellement, j'ai rien demandé. Du moins, j'en
ai pas le souvenir. Mais je vais peut-étre le faire,
poliment, sans plainte, tout en gardant un ton
décidé, sans exigence personnelle ni revendi-
cation collective. Ce sera dans un francais a la
prose chatiée, exploitant la clarté grammaticale
de notre langue vénérée.

Soudain, un flash mystique déferla dans I'hip-
pocampe, le lobe temporal et le cortex de mon
cerveau — sieéges préférés de notre mémoire : le
role du silence dans la transmission initiatique.
Tonnerre de Brest ! Euréka ! Avec le Divin, c'est :
sois calme et tais-toi. Dis rien, je comprends tout.
Fais de la dynamique méditation, si tu veux. De
I'éveil du corps, si tu peux... Sois pieux et deviens
un Dieu.

Bon. C'est grosso-modo rapidos une version sim-
pliste. Le Divin a certainement d’autres travaux
en plus. On n'a pas le monopole de ces préoccu-
pations. Il doit gérer le non-manifesté — ca ne
doit pas étre évident a manager, le non-manifes-
té — et toute une gamme d’univers paralléles :
équilatéraux, parallélépipédiques, circulaires, el-
liptiques, spiraloides, fractals, bizarroides... et de
mondes existant dans des dimensions capables
de compter au-dela de 4.

Un matérialiste classique, ou néo-punk, ne va
pas plus loin que les lois physiques de la ma-
tiere morte ou vivante. Le physique a des lois, et
les lois, c’est la loi. La loi, c’est I'ordre. Et l'ordre,
c'est le chaos organisé. Et qui peut organiser un
chaos entropique ? Qui ? Le Yoga Intégral | Mais
vraiment intégral. D’'une intégralité telle qu'elle
fait descendre ce qui était tout en haut, remon-
ter ce qui était tout en bas, et les unir en un carré
central parfait ol vient sépanouir, au centre, un
lotus dans une eau limpide.

« Je cherche un matérialisme qui reconnaditra la
matiére et sen servira sans en étre lesclave. » Se
servir de la matiere, pour certains, c'est fastoche,
c'est pas moche, et y’a rien qui cloche. En fait, ils
sont nombreux. Ca creuse la terre a la recherche
de toutes sortes de minéraux et d'énergies fos-
siles, et ca en fait des ressources sur les marchés
financiers. C'est le b,a -ba de la cyber-modernité.
C'est du matérialisme algorithmique qui joue la
5¢ symphonie en do mineur, avec son Hymne
a la joie de Beethoven le dimanche — et en
semaine, la Symphonie des morts, n°14 en sol
mineur, de Dmitri Chostakovitch.

Cest quoi, cette Symphonie des morts que je
viens de découvrir en cherchant a savoir si on
pouvait rire de tout, mais pas avec nimporte
qui « Cette ceuvre explore les thémes de la mort et
de la souffrance » On nage dans le malheur per-
manent, esclaves d'une matiére triste et envo(-
tante ?

D'ou la nécessité du Yoga Intégral, pour sen
sortir ? S'évader de linfernal ? Pour le destin
de 'humanité ? Réaliser le Divin pour le Divin ?
Jaime les points d'exclamation. Et les points de
suspension... On reste dans l'inachevé. On a de
nouveaux horizons a parcourir...

«Il'y a dans le corps des trésors inestimables et in-
connus. »” La chasse aux trésors. On joue. Sans le
Jeu, et la joie du Jeu, on n’y parviendra pas. Plein
de trésors inconnus... « La Force est la, dans les
profondeurs inconscientes de la matiéere, comme
I'lrrésistible Guérisseuse. »?

On joue, guidés irrésistiblement, et on se guérit
du matérialisme scientifique — a la dialectique
rationnelle, logique et méthodique... mais irré-
sistiblement tragique et dramatique, terrible-
ment sérieuse, fantastiquement sérieuse, mala-
divement sérieuse ?

Ca alors ! Mon enquéte n'avance plus. Elle sen-
fonce. Va-t-elle atteindre la nappe phréatique
de l'eau dynamisée et mémorielle de Masaru
Emoto ? Trouver des hiéroglyphes dans des ga-
leries souterraines occultes ? Atteindre le Soleil
noir au coeur de laTerre ? Faudra que j'en discute
avec Alphonse.

! Extract of Essays Divine & Human “ Certitude *
2 Extrait de Mére ou Le matérialisme Divin Satprem



Mere, Mere, Mere

Ah ! Mere, Meére, Mére...

Quand je t'écoute

Dans les Entretiens et Agendas

Tes mots résonnent dans mon ceeur et liberent
Une grande vague d’Amour qui goutte

Et inonde toutes mes cellules avec éclat.

Nul doute que cette perméation

Finisse par une transformation.

Quand?

Seule Mere Divine, dont tu es I'écho

Connais le jour et I'heure du temps

Par-dela les emb(ches, et tous mes restes d'ego.

N'étre plus rien, diluée dans le grand TOUT.
Ajouter ma petite note, ma singularité

A ce grand océan devenu l'espéce nouvelle.
Entierement TOI, tout désir abandonné,
Participer a une communauté, comme un
nouvel archipel Avec TOI, ce projet fou.

— par MARYLINE —




26

En suivant jusqu'au bout les pistes odorantes
Descendre jusqu'au fond des corolles béantes.
M'insinuer par les fissures de I'écorce

Et boire dans les arbres leur séve de force.

Descendre jusqu'en bas des racines pourprées,
Descendre chercher I'eau dans les grottes sacrées.
Trouver le miel caché dans le fond du cratére,
Trouver le feu secret au centre de la terre.

Descendre dans le corps, ses veines, ses nervures
Son ceceur cognant, sa moelle et ses fosses obscures.
Sile ciel le plus haut créve tous nos plafonds,

Sa clé se cache en bas, au noir de nos bas-fonds.

Comme un nageur qui sombre en un lac tourmenté,
Et doit toucher le fond pour pouvoir remonter,
Par-dela mon recul, par-dela mon effroi,

Je me laisse descendre au gré de mon seul poids.

Méme quand je m'enfonce et me perds dans le noir,
Et quand je ne peux plus T'entendre ni Te voir,
Quand j'oublie ouTu es, qui Tu es, si Tu es,

Et quand je ne sais plus si je vis, ou je vais,

Tu es |3, Tu Te tiens derriére chaque porte,

Tu es |3, toujours la, Tu me tiens, Tu me portes.

Tu me suis jusqu'en bas, avec Toi je descends,

Car c'est la qu'est la clef, c'est la que Tu m'attends.

Et Tu m'attendras
Le Temps qu'il me faudra.

— par CLAIRE TOURIGNY —

Issu du livre de poésie « Les ruches du coeur »:

Claire-Ruches-du-coeur.pdf

Poéme chanté : Descente - YouTube



a votre disposition,

UN COURRIER DES LECTEURS

GAZETTEYI@GMAIL.COM

POUR OUVRIR EVENTUELLEMENT DES DISCUSSIONS SUR UN ARTICLE
OU BENEFICIER DE VOS PARTAGES, SUGGESTIONS, CRITIQUES
ET MOTS D'AMOURS !

27



